
Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

151 

 

ENVIRONNEMENT ET DÉCOLONISATION DES SAVOIRS : 

POUR UNE ÉCOLOGIE DES SAVOIRS SITUÉS 

COULIBALY Sionfoungon Kassoum 

Université Peleforo GON COULIBALY/ Côte d'Ivoire 

E-mail : kascoulibaly@gmail.com  

Résumé : Le contexte de la crise écologique a remis au goût du jour 

l’intérêt pour des savoirs autochtones, longtemps invisibilisés par le 

projet occidental de la colonisation. En effet, la domination des savoirs 

des colons s’est construite sur une logique d’invisibilisation des savoirs 

des colonisés. Mais, en empêchant l’expression des savoirs des peuples 

colonisés, la colonisation dessinait les cadres d’une catastrophe à la fois 

épistémique et écologique dont les conséquences sont perceptibles 

dans la perte de certains savoirs ancestraux et dans la dégradation des 

systèmes écologiques. Cet article plaide pour une écologie des savoirs 

situés. Inspiré des travaux sur les épistémologies du Sud, des savoirs 

situés et de la colonialité, cette réflexion met en évidence la nécessité 

d’un décentrement épistémique afin de reconnaître la pluralité des 

manières de comprendre le monde et d’y vivre. Elle reconnait l’aspect 

situationnel de tout savoir, même scientifique, c’est-à-dire leur ancrage 

dans des contextes historiques, culturels et écologiques. L’écologie des 

savoirs situés repose sur trois piliers qui permettent de valoriser les 

connaissances autochtones sur la gestion des écosystèmes, les 

cosmovisions qui inscrivent l’humain dans une interrelation avec le 

vivant afin de bâtir une écologie-monde. 

Mots-clés : décolonisation des savoirs ; écologie-monde ; 

épistémologie ; épistémicide ; savoirs situés.  

Abstract : The context of  the ecological crisis has renewed interest in 

Indigenous knowledge systems that were long rendered invisible by 

the Western project of  colonization. Indeed, the dominance of  

colonizers’ knowledge was constructed through a logic of  

invisibilizing the knowledge of  colonized peoples. By preventing the 

expression of  these knowledge systems, colonization laid the 

foundations for a catastrophe that is both epistemic and ecological, the 

consequences of  which are evident in the loss of  certain ancestral 

mailto:kascoulibaly@gmail.com


COULIBALY S. Kassoum – Environnement et décolonisation des savoirs ... 

_________________________________________________________________ 

152 

 

knowledges and in the degradation of  ecological systems. This article 

argues for an ecology of  situated knowledges. Drawing on work in 

Southern epistemologies, situated knowledges, and theories of  

coloniality, this reflection highlights the need for epistemic 

decentering in order to recognize the plurality of  ways of  

understanding the world and living within it. It acknowledges the 

situational nature of  all knowledge, including scientific knowledge, 

namely its embeddedness in historical, cultural, and ecological 

contexts. The ecology of  situated knowledges rests on three pillars 

that make it possible to value Indigenous knowledge of  ecosystem 

management, as well as cosmovisions that situate humans in 

interrelation with the living world, with a view to building a world-

ecology. 

Keywords: éecolonization of knowledge ; world-ecology ; 

epistemology ; epistemicide ; Situated knowledges. 

Introduction 

La crise écologique contemporaine révèle l’existence de 

déséquilibres biophysiques qui mettent à mal les conditions d’habiter 

le monde. Elle révèle également que le projet de domination de la 

nature forgé par la modernité occidentale pour mieux exploiter la terre 

et une large partie de l’humanité conduit au réchauffement climatique, 

au recul de la biodiversité, à l’appauvrissement des sols, etc. (S. Kodjo-

Grandvaux, 2021, p. 7). De plus en plus de chercheurs en sciences 

sociales mettent en lumière les limites de ce projet de la Modernité 

largement construit à partir de catégories conceptuelles occidentales 

(A. Escobar, 2018 ; B. de Sousa, 2016 ; F. Malcom, 2019 ; A. Mbembe, 

2023). Souvent présentées comme universelles, ces catégories sont 

pourtant le produit d’une histoire située marquée par l’expansion 

coloniale occidentale. 

Dans ce contexte, la domination des savoirs des colons s’est 

construite sur une logique d’invisibilisation des savoirs des colonisés. 

Ce constat est démontrable, selon I. B. De Olivera (2025) à travers le 

long processus de l’expansion européenne qui s’est montrée être 

solidaire de l’exclusion des formes de connaissances non-scientifiques 

et des sujets sociaux qui les pratiquent. Selon V.-Y. Mudimbe (2021, p. 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

153 

 

26), la réforme des esprits des autochtones, c’est-à-dire des colonisés 

faisait partie des principes et actions politiques de la colonisation. Le 

processus de colonisation était donc loin d’être uniquement cloisonné 

dans les rapports de pouvoir politique. En empêchant l’expression des 

savoirs des peuples colonisés, il dessinait les cadres d’un 

anéantissement tant épistémique qu’écologique qui persiste 

aujourd’hui dans la gouvernance mondiale de l’environnement (G. 

Blanc, 2020). Dans ce cas, dans un débat où les héritages coloniaux 

continuent de structurer les régimes contemporains de production de 

savoirs dans la gouvernance mondiale de l’environnement, comment 

une écologie des savoirs situés peut-elle constituer une alternative 

théorico-pratique pour panser la crise écologique ? 

La décolonisation des savoirs apparaît comme un cadre 

théorique permettant de révéler les rapports de pouvoir, les hiérarchies 

épistémiques qui façonnent encore la manière dont les savoirs sont 

institutionnalisés, légitimés ou exclus des espaces décisionnels. Ce 

travail de décentrement épistémique met en évidence la nécessité de 

reconnaître que les sociétés définissent, interprètent et expérimentent 

des visions différentes d’habiter le monde (A. Escobar, 2018, p. 22) et 

qu’à ce titre la diversité cognitive qui détermine ces visions peut 

enrichir la réflexion écologique contemporaine. L’écologie des savoirs 

situés s’inscrit dans cette dynamique. En valorisant les savoirs ancrés 

dans des contextes culturels et territoriaux spécifiques, elle propose 

une alternative à l’universalisation des modèles occidentaux. De ce fait, 

il s’agit, à partir des méthodes historique et critique d’explorer la 

décolonisation des savoirs environnementaux et l’écologie des savoirs 

situés. 

1. De la décolonisation des savoirs environnementaux 

Le projet de décolonisation des savoirs que portent les penseurs 

décoloniaux comporte un volet environnemental. Ce projet que tente 

de discuter l’écologie décoloniale a largement démontré que la fracture 

de la colonisation occidentale est aussi une fracture environnementale, 

du moins écologique. Cette fracture écologique permet de mieux 

comprendre la logique coloniale de l’écologie contemporaine. Pour 

autant, la considération de cette fracture environnementale comme 

objet de réflexion philosophique est allée de pairs avec la revalorisation 



COULIBALY S. Kassoum – Environnement et décolonisation des savoirs ... 

_________________________________________________________________ 

154 

 

des savoirs propres aux peuples colonisés que certains penseurs ont 

développé à partir d’une critique des savoirs dominant. La critique de 

ces savoirs dominant se retrouve alors au cœur du projet 

épistémologique de décolonisation des savoirs.  

1.1. Décoloniser les savoirs : analyse épistémologique  

Dans les études décoloniales et/ou postcoloniales, l’on a 

tendance à nuancer les approches décoloniale et postcoloniale. 

L’approche postcoloniale, largement influencée par des penseurs 

comme Edward Saïd et Frantz Fanon, et les subaltern studies, invite à 

un décentrement, à se dépendre de l’eurocentrisme (F. Malcom, 2019, 

p. 250). Elle analyse les effets continus de la colonisation sur les 

cultures, les identités, les rapports de pouvoir et les discours, après les 

indépendances. Pour Jean-François Bayart (2010, p. 8), cette approche 

« voit dans la situation coloniale et dans sa reproduction l’origine et la 

cause des rapports sociaux contemporains, qu’ils soient de classe, de 

genre ou d’appartenance communautaire ». Au niveau de l’approche 

décoloniale, largement développée en Amérique latine, l’étude propose 

une critique épistémique de la colonisation. Elle est axée sur l’idée de 

colonialité, entendue comme la persistance des logiques de domination 

coloniale dans la Modernité et les institutions (A. Escobar, 2018, p. 45). 

Pour autant, en dépit de cette nuance, ces deux approches ont pour 

objet principielle l’analyse des effets persistants du colonialisme, la 

critique de ce qu’Ignacy Sachs (1971) appelle l’« européocentrisme » et 

la défense de la pluralité des savoirs. Elles proposent alors une 

profonde transformation épistémologique et politique, par la 

décolonisation des structures de pouvoir et de savoir. En cela, leurs 

partisans vont se lancer dans un projet de décolonisation 

épistémologique ou de libération des savoirs. 

La décolonisation épistémologique ne se limite pas à la 

déconstruction des savoirs colonisants, de savoirs qui ont participé à la 

légitimation et à la réalisation de l’entreprise coloniale.  Elle « signifie 

plutôt produire des variations sur les théories nées en Occident, les 

décentrer : en d’autres termes, les déplacer, les faire voyager au-delà de 

l’Occident » (M. Renault, 2018, p. 3). En ce sens, penser la 

décolonisation épistémologique revient à analyser les lois de 

transformation qui gouvernent la formation des « théories voyageuses 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

155 

 

», concept emprunté à Edward Said pour adresser la situation 

décoloniale. Ce concept que Matthieu Renault (2018, p. 2) présente 

comme un discours de la méthode postcoloniale, ouvre sur la 

métaphore de la migration utilisée par Luste Boulbina (2013) pour 

parler de la circulation d’un « entre-monde » à l’intérieur duquel les 

pensées décolonisées, détachées de leurs lieux propres, se meuvent 

aisément. 

De la sorte, la décolonisation des savoirs revient à interroger la 

transmission des savoirs, la circulation des idées, et de se demander ce 

que l’on a appris, l’on peut apprendre d’autrui, quelque soit son statut 

et son origine. Le décentrement que cette posture implique, constitue, 

selon L. Boulbi (2013, p. 19), une nouvelle révolution copernicienne, à 

partir d’où l’on se demanderait non pas ce que l’on peut transmettre 

aux autres en termes de connaissances, mais ce que l’on est susceptible 

d’apprendre des autres. L’enjeu n’est donc ni de substituer un universel 

à un autre, ni d’opposer l’universel au divers, mais de promouvoir,  

Un espace-monde, un espace diatopique où se rencontrent des savoirs 
provenant de divers topoi, chaque topos étant reconnu comme un lieu 
légitime de production de la connaissance, un lieu fournissant à la fois 
un point d’ancrage, un point de départ et un point d’arrivée pour le 
mouvement de la circulation entre les différents lieux épistémiques. 
(E.-M. Mbomda, 2019, p. 304).  

Par ailleurs, à bien analyser attentivement du point de vue de 

l’histoire des sciences, l’un des faits majeurs de l’éclosion de cette 

épistémologie décoloniale est la désagrégation du cadre unitaire des 

sciences naturelles et l’érosion progressive du modèle explicatif  

newtonien. Le premier servait de modèle protocolaire des sciences 

sociales tandis que le second constituait l’unique modèle de la 

rationalité scientifique. Selon A. Mbembe (2020, p. 70), l’une des 

conséquences de cet éclatement est le rejet du déterminisme dans 

l’élaboration des théories sociétales et dans la définition des théories 

de l’action individuelle et sociale. La remise en cause des 

raisonnements déterministes apparaît comme un tremblement de terre 

épistémique qui, en bousculant le monde scientifique, fait apparaître 

trois processus :  



COULIBALY S. Kassoum – Environnement et décolonisation des savoirs ... 

_________________________________________________________________ 

156 

 

Le premier est le rejet des philosophies totalisantes de l’histoire et la 
reconnaissance de la contingence du social et de l’historique. Le 
deuxième est l’affirmation de la multiplicité des mondes et des formes de vie. 
Le troisième est la reconnaissance de l’existence de formes du savoir 
distinctes du savoir dit scientifique (A. Mbembe, 2020, pp. 70-71). 

Ce qu’il faut remarquer dans ce bouleversement, est moins la 

redéfinition des rapports entre objectivité et représentation, qui était 

en soi inévitable, que la remise en cause du monopole occidental du 

statut de la vérité scientifique qui va de pair avec une compréhension 

décentrée du monde. En dehors donc de l’occidentalisme, se 

développent d’autres universels qui rassurent de ce qu’il existe 

plusieurs récits possibles du monde. 

L’épistémologie plurielle qui ressort comme conséquence de ce 

décentrement des récits du monde se construit sur l’idée suivant 

laquelle les dynamiques d’émancipation à l’échelle mondiale peuvent 

emprunter des grammaires et des trajectoires distinctes de celles 

élaborées par les cadres théoriques occidentaux. Cette pluralité 

constitue une ressource épistémique et politique qui mérite d’être 

amplement reconnue et valorisée. Dans le but de valoriser cette 

diversité, le sociologue B. Santos (2016) propose l’idée d’une 

épistémologie du Sud1 qui repose sur la thèse suivante : « la justice 

mondiale n’est pas possible sans justice cognitive mondiale » (B. 

Santos, 2016, p. 340). La raison vient de ce que l’hégémonie 

épistémologique occidentale à un caractère politique qui produit de 

l’exclusion par l’intermédiaire de l’exclusion épistémologique. Si cet 

exclusionnisme nourrit la nécessité d’un pluralisme épistémologique, 

c’est certainement dû au fait qu’il renvoie à un écart entre différentes 

visions du monde qui peuvent tout aussi porter sur des questions de 

connaissance et que sur des questions écologiques.  

1.2.  Logique coloniale de l’écologie contemporaine ou 

épistémicide écologique 

 
1 Le Sud dont il est question chez B. Santos est un Sud métaphorique à travers lequel, 
il représente les peuples, les savoirs, les cultures, les pratiques sociales subalternisées, 
invisibilisées par la modernité occidentale. Ce sont entre autres, les victimes du 
colonialisme du capitalisme. En ce sens, le Sud représente aussi bien les pays colonisés 
d’Amérique Latine que ceux d’Afrique. 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

157 

 

L’hégémonie épistémologique occidentale innerve les questions 

écologiques. Elle porte sur un régime de temps historique qui, depuis 

1492 opère, avec violence, l’appropriation du « réel à travers la 

damnation du sujet colonisé et l’accaparement dévastateur des 

communs naturels, produit sa propre réalité et impose simultanément 

les conditions de visibilité et d’intelligibilité de cette même réalité » (A. 

Escobar, 2018, p. 13). Ce monopole sur le réel qui permet de tisser les 

liens entre domination de la nature et domination du vivant (S. K. 

Coulibaly, 2023, p. 583), implique l’étouffement des multiples autres 

manières de se représenter le monde. Un tel fait conduit à ce que B. 

Santos appelle épistémicide, c’est-à-dire « l’anéantissement ou la 

subalternité, la subordination, la marginalisation et l’illégalité de 

pratiques et de groupes sociaux porteurs de connaissances 

‘’étranges’’ » (I. Oliveira, 2025). Selon B. Santos, l’épistémicide serait 

l’un des plus grands crimes contre l’humanité en raison de ce qu’il 

constitue un appauvrissement irréversible des possibilités de la 

connaissance. 

L’épistémicide écologique en ce sens prend l’allure de diverses 

formes de domination et exclusion qui tendent insidieusement à créer 

des zones de non-être et de prédation, de destruction des systèmes 

écologiques et des modes d’existence des populations du Sud. Par-là, la 

colonisation ne se réduit pas à un rapport de domination interhumaine. 

Elle comprend également « des rapports spécifiques aux non-humains, 

aux paysages, et aux terres à travers l’habiter colonial de la Terre » (F. 

Malcom, 2019, p. 249). L’habiter colonial est selon F. Malcom, la mise 

en œuvre, par la colonisation européenne, d’une manière 

particulièrement violente d’habiter la Terre. Il est ainsi « une 

conception singulière de l’existence de certains humains sur Terre – 

les colons – ainsi que leurs manières de se rapporter à la nature et aux 

non-humains » (F. Malcom, 2019, p. 48).  La configuration de cet 

habiter colonial, nous livre au final l’image d’une terre sans monde, du 

moins d’un monde que l’on a rendu silencieux pour mieux exploiter la 

terre. S. Lewis et M. Maslin (2018, p. 87) ont largement montré 

l’impact de cet habiter colonial depuis le XVIIe siècle sur les 

populations que sur l’environnement. Cet habiter met en commun, 

dans un même projet colonial, la conquête des terres et des peuples 

autochtones avec les déforestations et l’exploitation des ressources 



COULIBALY S. Kassoum – Environnement et décolonisation des savoirs ... 

_________________________________________________________________ 

158 

 

minières et des sols. Et comme le précise K. Grandvaux (2021, p. 10), 

« la traite négrière, l’esclavage et la colonisation sont intrinsèquement 

liés à l’accaparement des sols mais aussi des êtres et à leur 

exploitation ». 

Au cœur donc du projet colonial se trouve une mission de 

conquête des peuples et des terres porter par la Modernité. Le propre 

de cette Modernité est d’être l’incarnation d’une écologie coloniale 

dont la fonction est de préserver les dominations humaines et non-

humaines de l’habiter colonial. Pour autant, il faut préciser que la 

colonisation n’est pas née de la Modernité occidentale même si dans 

son déploiement elle vise l’appropriation non pas d’une partie de la 

Terre, mais toute la Terre qu’elle enserre dans un système de 

domination absolue du tout-vivant (K. Grandvaux, 2021, p. 10). Le 

projet de la Modernité est tout autant dangereux pour avoir engendré 

génocides, écocides et épistémicides. Les exemples les plus parlant 

restent le génocide en 1904 des Hereros et des Namas dans l’actuelle 

Namibie ; et celui de l’exploitation abusive des zones forestières et 

minières du Brésil qui met en péril plus de la moitié de la biodiversité 

de la planète et menaçant l’existence des peuples autochtones 

d’Amazonie dont le mode de vie se réalise dans une relation intime à la 

terre et à la forêt. 

La quête, par les pays occidentaux, de nouvelles ressources 

humaines et non-humaines, a fait du continent africain un sérieux 

candidat pour venir en aide à leur continent secoué par l’épuisement, 

la dégradation des ressources naturelles et les perturbations 

écosystémiques. Selon Guillaume Blanc (2022, p. 16), le colonialisme 

écologique qui ressort de cette démarche est aux fondements d’une 

injustice sociale et d’une absurdité écologique. En effet, G. Blanc (2022, 

p. 16) remarque, dans ses études de terrain sur la gestion des parcs 

naturels en Éthiopie, que les habitants du Simien sont perçus comme 

des criminels en raison de ce que l’agriculture et le pastoralisme sont 

punis par la loi. Toutefois, le cas Éthiopien n’est en rien un cas isolé. 

On le retrouve dans la plupart des trois cent cinquante (350) parcs 

nationaux en Afrique dans lesquels les populations sont expulsées au 

profit de l’animal, la forêt ou la savane. Le problème avec ce modus 

operandi, est qu’il procède à une naturalisation de l’espace africain sans 

les populations africaines. Ainsi,  



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

159 

 

Depuis plus d’un siècle, sous la conduite d’experts venus du Nord, cette 
naturalisation coercitive de l’espace affecte tous les pays du continent. 
Ces politiques environnementales furent inventées par les Européens, 
pendant la colonisation. Et depuis les indépendances, elles sont mises 
en œuvre par des États africains. Leurs dirigeants sont souverains, 
mais ils répondent systématiquement aux injonctions des institutions 
internationales de la conservation. Derrière chaque injustice sociale 
que subissent les habitants de la nature en Afrique, on trouve toujours 
l’Unesco, le WWF, l’UICN ou encore la Fauna & Flora International 
(FFI). (G. Blanc, 2022, p. 17). 

Même si cet instrument de domination, d’oppression et de 

contrôle de la population très souvent mise en œuvre en complicité 

avec des autorités étatiques (post-coloniales) locales, il s’agit d’un 

système néocolonial environnemental qui s’accaparent des ressources 

locales au détriment du bien-être de la population locale, au profit 

d’activités touristiques (Blanc, 2022). Pourtant, notre monde s’établit 

en des géographies différentes qui ont des influences notables sur nos 

cultures, nos pratiques. Ces influences permettent de façonner nos 

différentes manières d’être au monde et d’avoir de multiples univers de 

significations. En fait, la réalité ne s’appréhende pas de la même façon 

selon que nous habitons en Europe, en Afrique ou même en Asie. Un 

tel fait, nous amène à emprunter des chemins particuliers pouvant 

créer les conditions d’épanouissement de différentes cosmologies et de 

modes de vie dans leur manière située d’adresser les enjeux 

écologiques. 

2. Vers une écologie des savoirs situés : construire une 

écologie-monde 

L’écologie des savoirs situés est une tentative de lier la question 

écologique à un concept cadre des luttes féministes introduit par 

Donna Haraway (2007). Cette tentative emprunte à ce concept son 

aspect épistémologique, bien que plus que féministe, en tant qu’il opère 

une rupture avec l’idée que le lieu où le savoir émerge, a autant 

d’importance sur l’objectivité de ce savoir. Du point de vue écologique, 

cela ramène à accorder autant d’importance aux savoirs locaux qu’aux 

savoirs importés très souvent en déphasage avec le mode de vie des 

populations. La contextualisation des questions écologiques devient, 



COULIBALY S. Kassoum – Environnement et décolonisation des savoirs ... 

_________________________________________________________________ 

160 

 

en ce sens, un objectif  que l’écologie décoloniale devrait construire, 

pour tendre vers une écologie-monde.  

2.1.  Pour une écologie-monde à partir des savoirs situés 

L’horizon ultime des savoirs situés en écologie est de partir des 

particularités pour construire une écologie monde. Non que ces 

particularismes ne soient pas importants. Bien au contraire. Mais les 

enjeux mondiaux de la crise écologique qui font du monde l’horizon de 

l’action particulière, font également de l’action particulière une action 

pour le monde. Malcom Ferdinand (2019, p. 326) nous rappelle que 

« faire monde suppose de reconnaître la pluralité des humains et non-

humains comme condition de pensée [puisque,] l’enjeu de l’action 

écologique est bien de faire monde, de composer un monde entre les 

humains avec les non-humains ». Bien des fois, la présentation des 

enjeux écologiques mondiaux étouffe la pluralité des mondes, oubliant 

qu’il faut apprendre, depuis que les systèmes écologiques sont en crise, 

à composer un monde pluriel, divers et transgénérationnel, à partir des 

pluralités humaines et non-humaines qui peuplent la Terre (F. Malcom, 

2019, p. 327). C’est en soi un acte de révolution qu’il faut opérer, et 

celle-ci est au fond ontologique. 

En ce moment particulier du devenir de la planète Terre, la 

révolution ontologique est plus politique. L’ontologie dont il est 

question ici, n’est pas celle de la métaphysique pure qui porte sur 

l’étude de l’être en tant qu’être, mais celle qui porte sur la manière dont 

les objets, les êtres, les évènements existent, c’est-à-dire la manière 

dont ces entités occupent et transforment l’espace et le temps. Ces 

ontologies existent : « loin de se limiter à des imaginaires, des idées ou 

des représentations, elles se déploient sous la forme de pratiques 

concrètes » (A. Escobar, 2018, p. 92). À travers ces pratiques, se créent 

de véritables mondes, de sorte que les termes de monde et d’ontologie 

deviennent interchangeables. En cela, toute ontologie est une vision du 

monde qui engendre une manière de voir et de faire de la politique (A. 

Escobar, 2018, p. 93). Pour A. Escobar, dans le cadre des études 

sociales, la pratique politique ontologique, nous informe de ce que tout 

ensemble de pratiques mises en relation construit un monde. S. Kodjo-

Grandvaux (2021, p. 65) précise d’ailleurs que « la relation est la 

donnée fondamentale de notre monde, la condition de notre existence. 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

161 

 

La vie, le cosmos sont relation. Rien n’existe seul. Tout est inter-

relié ». 

La mise en relation dessine la trame d’une politique de la 

rencontre dont l’horizon est un monde commun. De là, il s’agit, selon 

A. Escobar, non de 

changer le monde mais de changer de monde – avec de nouvelles 
conceptualisations du territoire, des communautés, d’une nouvelle 
centralité politique des ontologies et façons de composer les mondes, 
dans la reconnaissance d’altérités radicales, d’une équité ontologique 
décoloniale, et vers un devenir « pluriversel » et relationnel plutôt 
qu’universel et (mono)-naturaliste (A. Escobar, 2018, p. 43). 

Le pluriversel qui est la coexistence et l’épanouissement d’une 

diversité de manières de faire monde sur Terre, symbolise aujourd’hui 

notre condition naturelle. Il doit nous permettre de créer ce que S. 

Kodjo-Grandvaux (2021, p. 65) appelle l’en-commun, c’est-à-dire la 

mise en commun, à partir d’une mise en relation des mondes, 

entendons par-là des modes de vie. Dès lors, l’on comprend que 

l’écologie-monde pense notre monde en relation avec d’autres mondes. 

Dans cette perspective, l’écologie-monde pense avec le monde. Penser 

avec le monde, c’est être avec le monde dans un monde résolument 

décolonisé qui construit, sur des piliers solides, une écologie des 

savoirs situés. 

2.2.  Des piliers d’une écologie des savoirs situés 

L’écologie des savoirs situés que nous proposons ne se contente 

pas d’ajouter des savoirs alternatifs à une norme scientifique figée, du 

moins réfractaire à tout changement. Elle implique un réaménagement 

fondamental des épistémologies, une configuration nouvelle des 

relations de pouvoirs dans la production du savoir et une 

reconnaissance de la nature intrinsèquement située et relationnelle de 

toute connaissance. Cette écologie des savoirs situés devrait pouvoir 

reposer sur trois piliers conceptuels interdépendants. 

Le premier pilier consiste à savoir d’où l’on s’exprime et à penser 

avec le territoire que nous appelons le situationnel. Ce concept par du 

principe que toute connaissance s’ancre dans une situation spécifique. 

Elle est produite depuis un lieu, une histoire, un corps, un réseau 



COULIBALY S. Kassoum – Environnement et décolonisation des savoirs ... 

_________________________________________________________________ 

162 

 

particulier de relations sociales et écologiques. Elle trouve, dans les 

travaux de Donna Haraway (2007) sur les savoirs situés un fondement 

théorique. D. Haraway, en effet, défend une épistémologie « de la 

localisation, du positionnement et de la situation, où la partialité, et 

non l’universalité, est la condition pour faire valoir ses prétentions à la 

construction d’un savoir rationnel » (D. Haraway, 2007, p. 126). De 

telles prétentions partent de la vie des gens, appréciée depuis un corps. 

Les savoirs situés assument alors leur partialité et leur matérialité, ce 

qui les rend à la fois responsables, critiquables et ouverts aux échanges. 

Appliqué à l’écologie, ces savoirs situés dignifient l’idée que la 

connaissance, qu’elle soit scientifique, occidentale ou autochtone, ne 

sauraient exister en dehors d’un contexte. La foresterie scientifique 

quantitative, par exemple, effectue ses travaux dans des laboratoires, 

des parcelles d’études et des modèles informatiques afin de produire 

des précieuses connaissances sur les cycles de carbone. Cependant, elle 

est souvent aveugle aux relations symboliques, médicinales et sociales 

qu’une communauté entretient avec la forêt. L’Anthropologue 

Eduardo Kohn (2017, p. 122) constate que les savoirs des peuples 

autochtones de l’Amazonie sur la biodiversité est situé dans une 

histoire millénaire d’interdépendance avec la forêt. Ce savoir est 

incarné dans des pratiques, des récits et des rituels. Il émerge alors 

d’une écologie des relations incluant les non-humains comme des 

sujets à part entière. Ainsi le situationnel conduit à apprécier les 

positions et les contextes de production afin d’appréhender ce que 

chaque forme de savoir voit et ne peut pas voir. 

Le deuxième pilier que nous appelons la partialité créative, 

découle du premier et est axé sur le principe d’acceptation et de mise 

en valeur de la partialité de chaque savoir. La partialité n’est en rien 

une faiblesse, mais la condition de la richesse et de la légitimité du 

savoir. En cela, la compréhension plus objective du monde se construit 

par un assemblage des perspectives partielles. D. Haraway (2007, p. 

127) affirme que l’on ne recherche pas « la partialité pour le plaisir, 

mais pour trouver les connexions et les ouvertures inattendues que les 

savoirs situés rendent possibles ». Cette partialité créative trouve son 

fondement théorique chez D. Haraway, mais également chez B. Latour 

(2004) dans son application au domaine politique pour la construction 

d’un monde en commun. B. Latour (2004, p. 351) soutient que la mise 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

163 

 

en commun du monde passe par la composition progressive d’un 

collectif  qui rassemble des voix multiples et hétérogènes, c’est-à-dire 

les humains et les non-humains. L’objectivité est de ce fait construite 

difficilement par la mise en relation des partialités. Dans ce cas, une 

écologie des savoirs situés obéit à un assemblage dialogique et non à la 

recherche d’un savoir synthétique qui diluerait les spécificités propres 

à chaque peuple. 

À rebours de la gestion des parcs naturels en Afrique, fortement 

inspirée de la colonisation et vraisemblablement exclusionniste, l’on 

peut construire un modèle de gestion collaborative des partialités qui 

ont un rapport aux parcs naturels. L’on peut faire travailler ensemble 

le biologiste de la conservation focalisé sur la viabilité d’une population 

d’espèces menacées, le chasseur ou guide autochtone qui détient un 

savoir intime sur la faune et la flore, et l’agronome soucieux des sols et 

des cycles de l’eau. Chacune des ces partialités possède une partie de la 

vérité écologique des parcs dont l’articulation engendre un savoir plus 

complexe, mieux adapté et légitime socialement. 

Le troisième pilier, intimement lié au deuxième, se résume en un 

dialogue inter-épistémique qui se joue dans des contextes marqués par 

des siècles de domination et d’épistémicide. Il exige alors de ne plus 

reproduire les asymétries qu’il prétend combattre. Il s’inspire des 

travaux de B. de Sousa (2016) qui défend l’idée d’une écologie des 

savoirs qui reconnaît la co-présence et la validité de différents systèmes 

de connaissance, au-delà de la monoculture scientifique moderne. En 

effet, l’écologie des savoirs « non seulement permet de dépasser la 

monoculture du savoir scientifique, mais favorise également l’idée que 

les savoirs non scientifiques constituent des alternatives aux savoir 

scientifique » (B. Sousa, 2016, p. 279). Pour autant, ce dialogue inter-

épistémique est une forme de justice cognitive indispensable à la lutte 

contre les injustice sociales et écologiques. 

Les conditions de possibilité de ce dialogue inter-épistémique 

sont : la réciprocité et l’humilité épistémique dans lesquels il est 

question d’abandonner la position d’expert qui, au lieu d’apprendre des 

locaux va vouloir leur imposer son savoir ; le respect des protocoles et 

la souveraineté intellectuelle axé sur le principe que le partage des 

savoirs autochtones ne doit pas conduire à leur aliénation. Il y a 

également, la traduction interculturelle selon laquelle il faut créer un 



COULIBALY S. Kassoum – Environnement et décolonisation des savoirs ... 

_________________________________________________________________ 

164 

 

espace de traduction où les concepts propres à chaque monde peuvent 

se rencontrer sans s’annihiler. Enfin, il y a le partage du pouvoir 

décisionnel selon lequel, les savoirs locaux ne doivent pas être de 

simples inputs dans un processus décisionnel contrôlé par les 

institutions dominantes.  

Conclusion 

Ce travail aide à mieux appréhender le contexte dans lequel la 

question de l’écologie des savoirs situés se développe. Il part du 

principe que la crise écologique n’est pas uniquement un problème de 

réajustement politique, mais constitue un enjeu épistémique majeur. 

Cet enjeu révèle que les savoirs portés par le projet colonial des 

occidentaux s’est construit sur une logique d’invisibilisation des 

savoirs des peuples colonisés. Ce projet comporte également une vision 

de la nature fondée sur des catégories standardisées souvent inadaptées 

aux réalités locales et aux ontologies non occidentales. 

En cela, l’écologie des savoirs situés invite à refonder les 

pratiques de recherche, les modes de gouvernance et les politiques 

environnementales en intégrant des formes de rationalité jusque-là 

marginalisées. Les impensés coloniaux qui continuent d’influencer les 

sciences et les pratiques écologiques poussent à proposer un horizon 

de transformation fondé sur la pluralité épistémique. En ce sens, la 

décolonisation des savoirs environnementaux constitue une condition 

essentielle pour élaborer des politiques plus sensibles et efficaces face 

à la complexité des crises écologiques. En reconnaissant la diversité 

des mondes et des manières de les habiter, cette décolonisation des 

savoirs environnementaux ouvre la possibilité d’une transition 

écologique véritablement durable et juste. En fait, penser l’écologie 

autrement implique nécessairement de penser autrement les savoirs. 

----------------------------------------------- 

Références bibliographiques 

BAYART Jean-François, 2010, Les études postcoloniales. Un carnaval 

académique, Paris, Éditions Karthala.  

BLANC Guillaume, 2022, L’invention du colonialisme vert. Pour en finir 

avec le mythe de l’Éden africain, Paris, Flammarion. 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

165 

 

BOULBINA Seloua Luste, 2013, « La décolonisation des savoirs et ses 

théories voyageuses », in Rue Descartes, Vol. 2, n° 78, pp. 19-33, 

Éditions Collège international de Philosophie. 

COULIBALY Sionfoungon Kassoum, 2023, « Les enjeux politiques de 

l’anthropocène : l’Afrique et le défi d’une écologie décolonisée », in 

BAO-THIEMELE Ramses (Dir.), L’intégration africaine : de la vision 

des pères des indépendances à l’actualité d’un projet, Yamoussoukro, Les 

Éditions de la Fondation Félix Houphouët-Boigny, pp. 581-591.  

ESCOBAR Arturo, 2018, Sentir-penser avec la Terre. L’écologie au-delà 

de l’Occident, trad. Atelier de Minga, Paris, Seuil. 

HARAWAY Donna, 2007, Le manifeste cyborg et autres essais. Sciences – 

Fictions – Féminismes, trad. Laurence Allard, Delphine Gardey et 

Nathalie Magnan, Paris, Éditions Exils. 

KODJO-GRANDVAUX Séverine, 2021, Devenir vivant, Paris, Éditions 

Philippe Rey. 

KOHN Eduardo, Comment pensent les forêts. Vers une anthropologie au-delà 

de l’humain, Trad. Grégory Delaplace, Paris, Éditions Zones 

sensibles. 

LATOUR Bruno, 2004, Politiques de la nature. Comment faire entrer les 

sciences en démocratie, Paris, Éditions La Découverte. 

LEWIS Simon et MASLIN Mark, 2018, « L’an 1610 de notre ère. Une 

date géologiquement et historiquement cohérente pour le début de 

l’Anthropocène », BEAU Rémi et LARRÈRE Catherine (dir.), 

Penser l’Anthropocène, Paris, Presses de Sciences Po, pp. 73-92. 

MBEMBE Achille, 2020, De la postcolonie. Essai sur l’imagination 

politique dans l’Afrique contemporaine, Paris, Éditions La Découverte. 

MBEMBE Achille, 2023, La communauté terrestre, Paris, Éditions La 

Découverte 

MBONDA Ernest-Marie, 2019, « La décolonisation des savoirs est-

elle possible en philosophie ? », Philosophiques, 46(2), pp. 299–325, 

https://doi.org/10.7202/1066772ar  

MUDIMBE Valentin-Yves, 2021, L’invention de l’Afrique. Gnose, 

philosophie et ordre de la connaissance, Trad. Laurent Vannini, Paris, 

Éditions Présence Africaine. 

OLIVEIRA De Inês Barbosa, 2024, « Les Épistémologies du Sud et 

l’éducation émancipatrice : réflexions de recherche », Recherches & 

éducations [En ligne], 28-29, consulté le 24 novembre 2025, 13H 

https://doi.org/10.7202/1066772ar


COULIBALY S. Kassoum – Environnement et décolonisation des savoirs ... 

_________________________________________________________________ 

166 

 

58mn. URL : 

http://journals.openedition.org/rechercheseducations/15673 ; 

DOI : https://doi.org/10.4000/120iv  

RENAULT Matthieu, 2018, « Frantz Fanon et la décolonisation des 

savoirs », Esquisses : Les Afriques dans le monde [en ligne] : 

https://elam.hypotheses.org/393  

SANTOS Boaventura de Sousa, 2016, Épistémologies du Sud. 

Mouvements citoyens et polémique sur la science, Paris, Desclée de 

Brouwer.  

http://journals.openedition.org/rechercheseducations/15673
https://doi.org/10.4000/120iv
https://elam.hypotheses.org/393

