Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

ENVIRONNEMENT ET DECOLONISATION DES SAVOIRS :
POUR UNE ECOLOGIE DES SAVOIRS SITUES

COULIBALY Sionfoungon Kassoum
Unzversité Peleforo GON COULIBALY/ Céte d'Ivoire
E-mail : kascoulibaly@gmail.com

Résumé : Le contexte de la crise écologique a remis au go(it du jour
I'intérét pour des savoirs autochtones, longtemps invisibilisés par le
projet occidental de la colonisation. En effet, la domination des savoirs
des colons s’est construite sur une logique d’invisibilisation des savoirs
des colonisés. Mais, en empéchant I'expression des savoirs des peuples
colonisés, la colonisation dessinait les cadres d’une catastrophe a la fois
épistémique et écologique dont les conséquences sont perceptibles
dans la perte de certains savoirs ancestraux et dans la dégradation des
systémes écologiques. Cet article plaide pour une écologie des savoirs
situés. Inspiré des travaux sur les épistémologies du Sud, des savoirs
situés et de la colonialité, cette réflexion met en évidence la nécessité
d’un décentrement épistémique afin de reconnaitre la pluralité des
manieres de comprendre le monde et d’y vivre. Elle reconnait I'aspect
situationnel de tout savoir, méme scientifique, c’est-a-dire leur ancrage
dans des contextes historiques, culturels et écologiques. L'écologie des
savoirs situés repose sur trois piliers qui permettent de valoriser les
connaissances autochtones sur la gestion des écosystémes, les
cosmovisions qui inscrivent I'humain dans une interrelation avec le
vivant afin de batir une écologie-monde.

Mots-clés:  décolonisation des  savoirs;  écologie-monde ;
épistémologie ; épistémicide ; savoirs situés.

Abstract : The context of the ecological crisis has renewed interest in
Indigenous knowledge systems that were long rendered invisible by
the Western project of colonization. Indeed, the dominance of
colonizers’ knowledge was constructed through a logic of
invisibilizing the knowledge of colonized peoples. By preventing the
expression of these knowledge systems, colonization laid the
foundations for a catastrophe that is both epistemic and ecological, the

consequences of which are evident in the loss of certain ancestral
151


mailto:kascoulibaly@gmail.com

COULIBALY S. Kassoum — Environnement et décolonisation des savoirs ...

knowledges and in the degradation of ecological systems. This article
argues for an ecology of situated knowledges. Drawing on work in
Southern epistemologies, situated knowledges, and theories of
coloniality, this reflection highlights the need for epistemic
decentering in order to recognize the plurality of ways of
understanding the world and living within it. It acknowledges the
situational nature of all knowledge, including scientific knowledge,
namely its embeddedness in historical, cultural, and ecological
contexts. The ecology of situated knowledges rests on three pillars
that make it possible to value Indigenous knowledge of ecosystem
management, as well as cosmovisions that situate humans in
interrelation with the living world, with a view to building a world-

ecology.

Keywords:  éecolonization of knowledge;  world-ecology ;
epistemology ; epistemicide ; Situated knowledges.

Introduction

La crise écologique contemporaine révele lexistence de
déséquilibres biophysiques qui mettent a mal les conditions d’habiter
le monde. Elle révele également que le projet de domination de la
nature forgé par la modernité occidentale pour mieux exploiter la terre
et une large partie de ’humanité conduit au réchauffement climatique,
au recul de la biodiversité, a I'appauvrissement des sols, etc. (S. Kodjo-
Grandvaux, 2021, p. 7). De plus en plus de chercheurs en sciences
sociales mettent en lumiére les limites de ce projet de la Modernité
largement construit a partir de catégories conceptuelles occidentales
(A. Escobar, 2018 ; B. de Sousa, 2016 ; I. Malcom, 2019 ; A. Mbembe,
2023). Souvent présentées comme universelles, ces catégories sont
pourtant le produit d'une histoire située marquée par l'expansion
coloniale occidentale.

Dans ce contexte, la domination des savoirs des colons s’est
construite sur une logique d’invisibilisation des savoirs des colonisés.
Ce constat est démontrable, selon 1. B. De Olivera (2025) a travers le
long processus de l'expansion européenne qui s’est montrée étre
solidaire de I'exclusion des formes de connaissances non-scientifiques
et des sujets sociaux qui les pratiquent. Selon V.-Y. Mudimbe (2021, p.

152



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

26), la réforme des esprits des autochtones, c’est-a-dire des colonisés
faisait partie des principes et actions politiques de la colonisation. Le
processus de colonisation était donc loin d’étre uniquement cloisonné
dans les rapports de pouvoir politique. En empéchant 'expression des
savoirs des peuples colonisés, 1l dessinait les cadres dun
anéantissement tant épistémique qu'écologique qui  persiste
aujourd’hui dans la gouvernance mondiale de I'environnement (G.
Blanc, 2020). Dans ce cas, dans un débat ou les héritages coloniaux
continuent de structurer les régimes contemporains de production de
savoirs dans la gouvernance mondiale de 'environnement, comment
une écologie des savoirs situés peut-elle constituer une alternative
théorico-pratique pour panser la crise écologique ?

La décolonisation des savoirs apparait comme un cadre
théorique permettant de révéler les rapports de pouvoir, les hiérarchies
épistémiques qui fagonnent encore la maniére dont les savoirs sont
institutionnalisés, 1égitimés ou exclus des espaces décisionnels. Ce
travail de décentrement épistémique met en évidence la nécessité de
reconnaitre que les sociétés définissent, interprétent et expérimentent
des visions différentes d’habiter le monde (A. Escobar, 2018, p. 22) et
qu'a ce titre la diversité cognitive qui détermine ces visions peut
enrichir la réflexion écologique contemporaine. L'écologie des savoirs
situés s’inscrit dans cette dynamique. En valorisant les savoirs ancrés
dans des contextes culturels et territoriaux spécifiques, elle propose
une alternative a 'universalisation des modéles occidentaux. De ce fait,
il s’agit, a partir des méthodes historique et critique d’explorer la
décolonisation des savoirs environnementaux et I'écologie des savoirs
situés.

1. De la décolonisation des savoirs environnementaux

Le projet de décolonisation des savoirs que portent les penseurs
décoloniaux comporte un volet environnemental. Ce projet que tente
de discuter I'écologie décoloniale a largement démontré que la fracture
de la colonisation occidentale est aussi une fracture environnementale,
du moins écologique. Cette fracture écologique permet de mieux
comprendre la logique coloniale de 'écologie contemporaine. Pour
autant, la considération de cette fracture environnementale comme
objet de réflexion philosophique est allée de pairs avec la revalorisation

153



COULIBALY S. Kassoum — Environnement et décolonisation des savoirs ...

des savoirs propres aux peuples colonisés que certains penseurs ont
développé a partir d’une critique des savoirs dominant. La critique de
ces savoirs dominant se retrouve alors au cceur du projet
épistémologique de décolonisation des savoirs.

1.1. Décoloniser les savoirs : analyse épistémologique

Dans les études décoloniales et/ou postcoloniales, T'on a
tendance a nuancer les approches décoloniale et postcoloniale.
L’approche postcoloniale, largement influencée par des penseurs
comme Edward Said et Frantz Fanon, et les subaltern studies, invite a
un décentrement, a se dépendre de '’eurocentrisme (F. Malcom, 2019,
p. 250). Elle analyse les effets continus de la colonisation sur les
cultures, les identités, les rapports de pouvoir et les discours, aprés les
indépendances. Pour Jean-Francois Bayart (2010, p. 8), cette approche
« voit dans la situation coloniale et dans sa reproduction I'origine et la
cause des rapports sociaux contemporains, qu'ils soient de classe, de
genre ou d’appartenance communautaire ». Au niveau de I'approche
décoloniale, largement développée en Amérique latine, I'étude propose
une critique épistémique de la colonisation. Elle est axée sur I'idée de
colonialité, entendue comme la persistance des logiques de domination
coloniale dans la Modernité et les institutions (A. Escobar, 2018, p. 45).
Pour autant, en dépit de cette nuance, ces deux approches ont pour
objet principielle I'analyse des effets persistants du colonialisme, la
critique de ce qu'Ignacy Sachs (1971) appelle '« européocentrisme » et
la défense de la pluralité des savoirs. Elles proposent alors une
profonde transformation épistémologique et politique, par la
décolonisation des structures de pouvoir et de savoir. En cela, leurs
partisans vont se lancer dans un projet de décolonisation
épistémologique ou de libération des savoirs.

La décolonisation épistémologique ne se limite pas a la
déconstruction des savoirs colonisants, de savoirs qui ont participé a la
légitimation et a la réalisation de I'entreprise coloniale. Elle « signifie
plutot produire des variations sur les théories nées en Occident, les
décentrer : en d’autres termes, les déplacer, les faire voyager au-dela de
I'Occident » (M. Renault, 2018, p. 3). En ce sens, penser la
décolonisation épistémologique revient a analyser les lois de

transformation qui gouvernent la formation des « théories voyageuses
154



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

», concept emprunté a Edward Said pour adresser la situation
décoloniale. Ce concept que Matthieu Renault (2018, p. 2) présente
comme un discours de la méthode postcoloniale, ouvre sur la
métaphore de la migration utilisée par Luste Boulbina (2013) pour
parler de la circulation d'un « entre-monde » a l'intérieur duquel les
pensées décolonisées, détachées de leurs lieux propres, se meuvent
alsément.

De la sorte, la décolonisation des savoirs revient a interroger la
transmission des savoirs, la circulation des idées, et de se demander ce
que l'on a appris, 'on peut apprendre d’autrui,_quelque soit son statut
et son origine. Le décentrement que cette posture implique, constitue,
selon L. Boulbi (2013, p. 19), une nouvelle révolution copernicienne, a
partir d’ott 'on se demanderait non pas ce que l'on peut transmettre
aux autres en termes de connaissances, mais ce que 'on est susceptible
d’apprendre des autres. L’enjeu n’est donc ni de substituer un universel
a un autre, ni d’'opposer l'universel au divers, mais de promouvoir,

Un espace-monde, un espace diatopique ol se rencontrent des savoirs
provenant de divers fopoz, chaque topos étant reconnu comme un lieu
légitime de production de la connaissance, un lieu fournissant a la fois
un point d’ancrage, un point de départ et un point d’arrivée pour le
mouvement de la circulation entre les différents lieux épistémiques.
(E.-M. Mbomda, 2019, p. 304).

Par ailleurs, a bien analyser attentivement du point de vue de
I'histoire des sciences, I'un des faits majeurs de l'éclosion de cette
épistémologie décoloniale est la désagrégation du cadre unitaire des
sciences naturelles et l'érosion progressive du modeéle explicatif
newtonien. Le premier servait de modéle protocolaire des sciences
sociales tandis que le second constituait l'unique modele de la
rationalité scientifique. Selon A. Mbembe (2020, p. 70), I'une des
conséquences de cet éclatement est le rejet du déterminisme dans
I'élaboration des théories sociétales et dans la définition des théories
de Taction individuelle et sociale. La remise en cause des
raisonnements déterministes apparait comme un tremblement de terre
épistémique qui, en bousculant le monde scientifique, fait apparaitre
trois processus :

155



COULIBALY S. Kassoum — Environnement et décolonisation des savoirs ...

Le premier est le rejet des philosophies totalisantes de I'histoire et la
reconnaissance de la contingence du social et de Thistorique. Le
deuxiéme est Uaffirmation de la multiplicité des mondes et des formes de vie.
Le troisiéme est la reconnaissance de 'existence de formes du savoir
distinctes du savoir dit scientifique (A. Mbembe, 2020, pp. 70-71).

Ce qu’il faut remarquer dans ce bouleversement, est moins la
redéfinition des rapports entre objectivité et représentation, qui était
en soi inévitable, que la remise en cause du monopole occidental du
statut de la vérité scientifique qui va de pair avec une compréhension
décentrée du monde. En dehors donc de Tloccidentalisme, se
développent d’autres universels qui rassurent de ce quiil existe
plusieurs récits possibles du monde.

L’épistémologie plurielle qui ressort comme conséquence de ce
décentrement des récits du monde se construit sur l'idée suivant
laquelle les dynamiques d’émancipation a I'échelle mondiale peuvent
emprunter des grammaires et des trajectoires distinctes de celles
élaborées par les cadres théoriques occidentaux. Cette pluralité
constitue une ressource épistémique et politique qui mérite d’étre
amplement reconnue et valorisée. Dans le but de valoriser cette
diversité, le sociologue B. Santos (2016) propose lidée d'une
épistémologie du Sud' qui repose sur la thése suivante : « la justice
mondiale n’est pas possible sans justice cognitive mondiale » (B.
Santos, 2016, p. 340). La raison vient de ce que I'’hégémonie
épistémologique occidentale a un caractére politique qui produit de
I'exclusion par I'intermédiaire de I'exclusion épistémologique. Si cet
exclusionnisme nourrit la nécessité d'un pluralisme épistémologique,
c’est certainement dii au fait qu’il renvoie a un écart entre différentes
visions du monde qui peuvent tout aussi porter sur des questions de
connaissance et que sur des questions écologiques.

1.2. Logique coloniale de I’écologie contemporaine ou
épistémicide écologique

! Le Sud dont il est question chez B. Santos est un Sud métaphorique a travers lequel,
il représente les peuples, les savoirs, les cultures, les pratiques sociales subalternisées,
invisibilisées par la modernité occidentale. Ce sont entre autres, les victimes du
colonialisme du capitalisme. En ce sens, le Sud représente aussi bien les pays colonisés
d’Amérique Latine que ceux d’Afrique.

156



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

L’hégémonie épistémologique occidentale innerve les questions
écologiques. Elle porte sur un régime de temps historique qui, depuis
1492 opére, avec violence, l'appropriation du «réel a travers la
damnation du sujet colonisé et l'accaparement dévastateur des
communs naturels, produit sa propre réalité et impose simultanément
les conditions de visibilité et d’intelligibilité de cette méme réalité » (A.
Escobar, 2018, p. 13). Ce monopole sur le réel qui permet de tisser les
liens entre domination de la nature et domination du vivant (S. K.
Coulibaly, 2023, p. 583), implique I'étouftement des multiples autres
maniéres de se représenter le monde. Un tel fait conduit a ce que B.
Santos appelle épistémicide, c’est-a-dire « l'anéantissement ou la
subalternité, la subordination, la marginalisation et l'illégalité de
pratiques et de groupes sociaux porteurs de connaissances
“étranges” » (I. Oliveira, 2025). Selon B. Santos, I'épistémicide serait
I'un des plus grands crimes contre 'humanité en raison de ce qu’il
constitue un appauvrissement irréversible des possibilités de la
connaissance.

L’épistémicide écologique en ce sens prend l'allure de diverses
tormes de domination et exclusion qui tendent insidieusement a créer
des zones de non-étre et de prédation, de destruction des systémes
écologiques et des modes d’existence des populations du Sud. Par-13, la
colonisation ne se réduit pas a un rapport de domination interhumaine.
Elle comprend également « des rapports spécifiques aux non-humains,
aux paysages, et aux terres a travers I'habiter colonial de la Terre » (I
Malcom, 2019, p. 249). L’habiter colonial est selon I. Malcom, la mise
en ceuvre, par la colonisation européenne, dune maniére
particuliérement violente d’habiter la Terre. Il est ainsi «une
conception singuliére de I'existence de certains humains sur Terre —
les colons — ainsi que leurs maniéres de se rapporter a la nature et aux
non-humains » (F. Malcom, 2019, p. 48). La configuration de cet
habiter colonial, nous livre au final I'image d'une terre sans monde, du
moins d’'un monde que I'on a rendu silencieux pour mieux exploiter la
terre. S. Lewis et M. Maslin (2018, p. 87) ont largement montré
I'impact de cet habiter colonial depuisle XVIIe siécle sur les
populations que sur l'environnement. Cet habiter met en commun,
dans un méme projet colonial, la conquéte des terres et des peuples
autochtones avec les déforestations et 'exploitation des ressources

157



COULIBALY S. Kassoum — Environnement et décolonisation des savoirs ...

miniéres et des sols. Et comme le précise K. Grandvaux (2021, p. 10),
« la traite négriere, 'esclavage et la colonisation sont intrinséquement
liés a l'accaparement des sols mais aussi des étres et a leur
exploitation ».

Au ceceur donc du projet colonial se trouve une mission de
conquéte des peuples et des terres porter par la Modernité. Le propre
de cette Modernité est d’étre I'incarnation d'une écologie coloniale
dont la fonction est de préserver les dominations humaines et non-
humaines de 'habiter colonial. Pour autant, il faut préciser que la
colonisation n'est pas née de la Modernité occidentale méme si dans
son déploiement elle vise 'appropriation non pas d’une partie de la
Terre, mais toute la Terre qu'elle enserre dans un systéme de
domination absolue du tout-vivant (K. Grandvaux, 2021, p. 10). Le
projet de la Modernité est tout autant dangereux pour avoir engendré
génocides, écocides et épistémicides. Les exemples les plus parlant
restent le génocide en 1904 des Hereros et des Namas dans I'actuelle
Namibie ; et celul de I'exploitation abusive des zones forestiéres et
miniéres du Brésil qui met en péril plus de la moitié de la biodiversité
de la planéte et menacant l'existence des peuples autochtones
d’Amazonie dont le mode de vie se réalise dans une relation intime a la
terre et a la forét.

La quéte, par les pays occidentaux, de nouvelles ressources
humaines et non-humaines, a fait du continent africain un sérieux
candidat pour venir en aide a leur continent secoué par I'épuisement,
la dégradation des ressources naturelles et les perturbations
écosystémiques. Selon Guillaume Blanc (2022, p. 16), le colonialisme
écologique qui ressort de cette démarche est aux fondements d’une
injustice sociale et d'une absurdité écologique. En effet, G. Blanc (2022,
p. 16) remarque, dans ses études de terrain sur la gestion des parcs
naturels en Ethiopie, que les habitants du Simien sont per¢us comme
des criminels en raison de ce que I'agriculture et le pastoralisme sont
punis par la loi. Toutefois, le cas Ethiopien nest en rien un cas isolé.
On le retrouve dans la plupart des trois cent cinquante (350) parcs
nationaux en Afrique dans lesquels les populations sont expulsées au
profit de I'animal, la forét ou la savane. Le probléme avec ce modus
operandt, est qu'il procede a une naturalisation de I'espace africain sans
les populations africaines. Ainsi,

158



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

Depuis plus d’un siecle, sous la conduite d’experts venus du Nord, cette
naturalisation coercitive de I'espace affecte tous les pays du continent.
Ces politiques environnementales furent inventées par les Européens,
pendant la colonisation. Et depuis les indépendances, elles sont mises
en ceuvre par des Etats africains. Leurs dirigeants sont souverains,
mais ils répondent systématiquement aux injonctions des institutions
internationales de la conservation. Derriére chaque injustice sociale
que subissent les habitants de la nature en Afrique, on trouve toujours
I'Unesco, le WWE, 'UICN ou encore la Fauna & Flora International
(FFI). (G. Blanc, 2022, p. 17).

Meéme si cet instrument de domination, d’oppression et de
contrdle de la population trés souvent mise en ceuvre en complicité
avec des autorités étatiques (post-coloniales) locales, il s’agit d’un
systéme néocolonial environnemental qui s’accaparent des ressources
locales au détriment du bien-étre de la population locale, au profit
d’activités touristiques (Blanc, 2022). Pourtant, notre monde s’établit
en des géographies différentes qui ont des influences notables sur nos
cultures, nos pratiques. Ces influences permettent de fagonner nos
différentes maniéres d’étre au monde et d’avoir de multiples univers de
significations. En fait, la réalité ne s’appréhende pas de la méme facon
selon que nous habitons en Europe, en Afrique ou méme en Asie. Un
tel fait, nous améne a emprunter des chemins particuliers pouvant
créer les conditions d’épanouissement de différentes cosmologies et de
modes de vie dans leur manieére située d’adresser les enjeux
écologiques.

2. Vers une écologie des savoirs situés : construire une
écologie-monde

L’écologie des savoirs situés est une tentative de lier la question
écologique a un concept cadre des luttes féministes introduit par
Donna Haraway (2007). Cette tentative emprunte a ce concept son
aspect épistémologique, bien que plus que féministe, en tant qu’il opére
une rupture avec l'idée que le lieu ou le savoir émerge, a autant
d’'importance sur I'objectivité de ce savoir. Du point de vue écologique,
cela rameéne a accorder autant d'importance aux savoirs locaux qu’aux
savoirs importés trés souvent en déphasage avec le mode de vie des
populations. La contextualisation des questions écologiques devient,

159



COULIBALY S. Kassoum — Environnement et décolonisation des savoirs ...

en ce sens, un objectif que I'écologie décoloniale devrait construire,
pour tendre vers une écologie-monde.

2.1. Pour une écologie-monde a partir des savoirs situés

L’horizon ultime des savoirs situés en écologie est de partir des
particularités pour construire une écologie monde. Non que ces
particularismes ne soient pas importants. Bien au contraire. Mais les
enjeux mondiaux de la crise écologique qui font du monde I'’horizon de
I'action particuliére, font également de I'action particuliére une action
pour le monde. Malcom Ferdinand (2019, p. 326) nous rappelle que
« faire monde suppose de reconnaitre la pluralité des humains et non-
humains comme condition de pensée [puisque,] I'enjeu de I'action
écologique est bien de faire monde, de composer un monde entre les
humains avec les non-humains ». Bien des fois, la présentation des
enjeux écologiques mondiaux étoufte la pluralité des mondes, oubliant
qu’il faut apprendre, depuis que les systémes écologiques sont en crise,
a composer un monde pluriel, divers et transgénérationnel, a partir des
pluralités humaines et non-humaines qui peuplent la Terre (I. Malcom,
2019, p. 327). C'est en soi un acte de révolution qu’il faut opérer, et
celle-ci est au fond ontologique.

En ce moment particulier du devenir de la planéte Terre, la
révolution ontologique est plus politique. L'ontologie dont il est
question ici, n'est pas celle de la métaphysique pure qui porte sur
I'étude de I'étre en tant qu’étre, mais celle qui porte sur la maniere dont
les objets, les étres, les événements existent, c’est-a-dire la maniere
dont ces entités occupent et transforment I'espace et le temps. Ces
ontologies existent : « loin de se limiter a des imaginaires, des idées ou
des représentations, elles se déploient sous la forme de pratiques
concrétes » (A. Escobar, 2018, p. 92). A travers ces pratiques, se créent
de véritables mondes, de sorte que les termes de monde et d’ontologie
deviennent interchangeables. IEn cela, toute ontologie est une vision du
monde qui engendre une maniére de voir et de faire de la politique (A.
Escobar, 2018, p. 93). Pour A. Escobar, dans le cadre des études
sociales, la pratique politique ontologique, nous informe de ce que tout
ensemble de pratiques mises en relation construit un monde. S. Kodjo-
Grandvaux (2021, p. 65) précise d'ailleurs que «la relation est la

donnée fondamentale de notre monde, la condition de notre existence.
160



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

La vie, le cosmos sont relation. Rien n’existe seul. Tout est inter-
relié ».

La mise en relation dessine la trame d’une politique de la
rencontre dont I'’horizon est un monde commun. De 1a, il s’agit, selon
A. Escobar, non de

changer le monde mais de changer de monde — avec de nouvelles
conceptualisations du territoire, des communautés, d’une nouvelle
centralité politique des ontologies et fagons de composer les mondes,
dans la reconnaissance d’altérités radicales, d’'une équité ontologique
décoloniale, et vers un devenir « pluriversel » et relationnel plutdt
qu’universel et (mono)-naturaliste (A. Escobar, 2018, p. 43).

Le pluriversel qui est la coexistence et I'épanouissement d’une
diversité de manieres de faire monde sur Terre, symbolise aujourd’hui
notre condition naturelle. Il doit nous permettre de créer ce que S.
Kodjo-Grandvaux (2021, p. 65) appelle I'en-commun, c’est-a-dire la
mise en commun, a partir d'une mise en relation des mondes,
entendons par-l1a des modes de vie. Dés lors, 'on comprend que
I'écologie-monde pense notre monde en relation avec d’autres mondes.
Dans cette perspective, 'écologie-monde pense avec le monde. Penser
avec le monde, c’est étre avec le monde dans un monde résolument
décolonisé qui construit, sur des piliers solides, une écologie des
savoirs situés.

2.2. Des piliers d’'une écologie des savoirs situés

L’écologie des savoirs situés que nous proposons ne se contente
pas d’ajouter des savoirs alternatifs a une norme scientifique figée, du
moins réfractaire a tout changement. Elle implique un réaménagement
fondamental des épistémologies, une configuration nouvelle des
relations de pouvoirs dans la production du savoir et une
reconnaissance de la nature intrinséquement située et relationnelle de
toute connaissance. Cette écologie des savoirs situés devrait pouvoir
reposer sur trois piliers conceptuels interdépendants.

Le premier pilier consiste a savoir d’oli 'on s’exprime et a penser
avec le territoire que nous appelons le situationnel. Ce concept par du
principe que toute connaissance s’ancre dans une situation spécifique.
Elle est produite depuis un lieu, une histoire, un corps, un réseau

161



COULIBALY S. Kassoum — Environnement et décolonisation des savoirs ...

particulier de relations sociales et écologiques. Elle trouve, dans les
travaux de Donna Haraway (2007) sur les savoirs situés un fondement
théorique. D. Haraway, en effet, défend une épistémologie « de la
localisation, du positionnement et de la situation, ol la partialité, et
non l'universalité, est la condition pour faire valoir ses prétentions a la
construction d’un savoir rationnel » (D. Haraway, 2007, p. 126). De
telles prétentions partent de la vie des gens, appréciée depuis un corps.
Les savoirs situés assument alors leur partialité et leur matérialité, ce
qui les rend a la fois responsables, critiquables et ouverts aux échanges.

Appliqué a I'écologie, ces savoirs situés dignifient 'idée que la
connaissance, quelle soit scientifique, occidentale ou autochtone, ne
sauraient exister en dehors d’'un contexte. La foresterie scientifique
quantitative, par exemple, effectue ses travaux dans des laboratoires,
des parcelles d’études et des modeles informatiques afin de produire
des précieuses connaissances sur les cycles de carbone. Cependant, elle
est souvent aveugle aux relations symboliques, médicinales et sociales
qu'une communauté entretient avec la forét. L’Anthropologue
Eduardo Kohn (2017, p. 122) constate que les savoirs des peuples
autochtones de 1’Amazonie sur la biodiversité est situé dans une
histoire millénaire d’interdépendance avec la forét. Ce savoir est
incarné dans des pratiques, des récits et des rituels. Il émerge alors
d'une écologie des relations incluant les non-humains comme des
sujets a part entiére. Ainsi le situationnel conduit a apprécier les
positions et les contextes de production afin d’appréhender ce que
chaque forme de savoir voit et ne peut pas voir.

Le deuxiéme pilier que nous appelons la partialité créative,
découle du premier et est axé sur le principe d’acceptation et de mise
en valeur de la partialité de chaque savoir. La partialité n’est en rien
une faiblesse, mais la condition de la richesse et de la légitimité du
savoir. En cela, la compréhension plus objective du monde se construit
par un assemblage des perspectives partielles. D. Haraway (2007, p.
127) affirme que 'on ne recherche pas «la partialité pour le plaisir,
mais pour trouver les connexions et les ouvertures inattendues que les
savoirs situés rendent possibles ». Cette partialité créative trouve son
fondement théorique chez D. Haraway, mais également chez B. Latour
(2004) dans son application au domaine politique pour la construction
d’un monde en commun. B. Latour (2004, p. 351) soutient que la mise

162



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

en commun du monde passe par la composition progressive d’un
collectif qui rassemble des voix multiples et hétérogenes, c’est-a-dire
les humains et les non-humains. L’objectivité est de ce fait construite
difficilement par la mise en relation des partialités. Dans ce cas, une
écologie des savoirs situés obéit a un assemblage dialogique et non a la
recherche d’un savoir synthétique qui diluerait les spécificités propres
a chaque peuple.

A rebours de la gestion des parcs naturels en Afrique, fortement
inspirée de la colonisation et vraisemblablement exclusionniste, I'on
peut construire un modéle de gestion collaborative des partialités qui
ont un rapport aux parcs haturels. L’on peut faire travailler ensemble
le biologiste de la conservation focalisé sur la viabilité d'une population
d’espéces menacées, le chasseur ou guide autochtone qui détient un
savoir intime sur la faune et la flore, et 'agronome soucieux des sols et
des cycles de I'eau. Chacune des ces partialités posséde une partie de la
vérité écologique des parcs dont 'articulation engendre un savoir plus
complexe, mieux adapté et légitime socialement.

Le troisiéme pilier, intimement 1ié au deuxiéme, se résume en un
dialogue inter-épistémique qui se joue dans des contextes marqués par
des siécles de domination et d’épistémicide. Il exige alors de ne plus
reproduire les asymétries qu’il prétend combattre. Il s'inspire des
travaux de B. de Sousa (2016) qui défend l'idée d'une écologie des
savoirs qui reconnait la co-présence et la validité de différents systemes
de connaissance, au-dela de la monoculture scientifique moderne. En
effet, I'écologie des savoirs « non seulement permet de dépasser la
monoculture du savoir scientifique, mais favorise également l'idée que
les savoirs non scientifiques constituent des alternatives aux savoir
scientifique » (B. Sousa, 2016, p. 279). Pour autant, ce dialogue inter-
épistémique est une forme de justice cognitive indispensable a la lutte
contre les injustice sociales et écologiques.

Les conditions de possibilité de ce dialogue inter-épistémique
sont: la réciprocité et 'humilité épistémique dans lesquels il est
question d’abandonner la position d’expert qui, au lieu d’apprendre des
locaux va vouloir leur imposer son savoir ; le respect des protocoles et
la souveraineté intellectuelle axé sur le principe que le partage des
savoirs autochtones ne doit pas conduire a leur aliénation. Il y a
également, la traduction interculturelle selon laquelle il faut créer un

163



COULIBALY S. Kassoum — Environnement et décolonisation des savoirs ...

espace de traduction ou les concepts propres a chaque monde peuvent
se rencontrer sans s’annihiler. Enfin, il y a le partage du pouvoir
décisionnel selon lequel, les savoirs locaux ne doivent pas étre de
simples inputs dans un processus décisionnel controlé par les
institutions dominantes.

Conclusion

Ce travail aide a mieux appréhender le contexte dans lequel la
question de I'écologie des savoirs situés se développe. Il part du
principe que la crise écologique n’est pas uniquement un probléme de
réajustement politique, mais constitue un enjeu épistémique majeur.
Cet enjeu révele que les savoirs portés par le projet colonial des
occidentaux s’est construit sur une logique d’invisibilisation des
savoirs des peuples colonisés. Ce projet comporte également une vision
de la nature fondée sur des catégories standardisées souvent inadaptées
aux réalités locales et aux ontologies non occidentales.

En cela, I'écologie des savoirs situés invite a refonder les
pratiques de recherche, les modes de gouvernance et les politiques
environnementales en intégrant des formes de rationalité jusque-la
marginalisées. Les impensés coloniaux qui continuent d’influencer les
sciences et les pratiques écologiques poussent a proposer un horizon
de transformation fondé sur la pluralité épistémique. En ce sens, la
décolonisation des savoirs environnementaux constitue une condition
essentielle pour élaborer des politiques plus sensibles et efficaces face
a la complexité des crises écologiques. En reconnaissant la diversité
des mondes et des maniéres de les habiter, cette décolonisation des
savoirs environnementaux ouvre la possibilité d'une transition
écologique véritablement durable et juste. En fait, penser I'écologie
autrement implique nécessairement de penser autrement les savoirs.

Références bibliographiques

BAYART Jean-Frangois, 2010, Les études postcoloniales. Un carnaval
académique, Paris, Editions Karthala.
BLANC Guillaume, 2022, L’invention du colonialisme vert. Pour en finir

avec le mythe de | "Eden africain, Paris, Flammarion.

164



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

BOULBINA Seloua Luste, 2013, « La décolonisation des savoirs et ses
théories voyageuses », in Rue Descartes, Vol. 2, n° 78, pp. 19-33,
Editions Collége international de Philosophie.

COULIBALY Sionfoungon Kassoum, 2023, « Les enjeux politiques de
I'anthropocéne : I'Afrique et le défi d’'une écologie décolonisée », in
BAO-THIEMELE Ramses (Dir.), L’intégration africaine : de la vision
des péres des indépendances a lactualité d’un projet, Yamoussoukro, Les
Editions de la Fondation Félix Houphouét-Boigny, pp. 581-591.

ESCOBAR Arturo, 2018, Sentir-penser avec la Terre. L'écologie au-dela
de I'Occident, trad. Atelier de Minga, Paris, Seuil.

HARAWAY Donna, 2007, Le manifeste cyborg et autres essais. Sciences —
Fictions — Féminismes, trad. Laurence Allard, Delphine Gardey et
Nathalie Magnan, Paris, Editions Exils.

KODJO-GRANDVAUX Séverine, 2021, Devenir vivant, Paris, Editions
Philippe Rey.

ROHN Eduardo, Comment pensent les foréts. Vers une anthropologie au-dela
de [humain, Trad. Grégory Delaplace, Paris, Editions Zones
sensibles.

LATOUR Bruno, 2004, Politiques de la nature. Comment faire entrer les
sciences en démocratie, Paris, Editions La Découverte.

LEWIS Simon et MASLIN Mark, 2018, « ’an 1610 de notre ére. Une
date géologiquement et historiquement cohérente pour le début de
I’Anthropocéne », BEAU Rémi et LARRERE Catherine (dir.),
Penser I’Anthropocéne, Paris, Presses de Sciences Po, pp. 73-92.

MBEMBE Achille, 2020, De la postcolonie. Essai sur ['tmagination
politique dans I Afrique contemporaine, Paris, Editions La Découverte.

MBEMBE Achille, 2028, La communauté terrestre, Paris, Editions La
Découverte

MBONDA Ernest-Marie, 2019, « La décolonisation des savoirs est-
elle possible en philosophie ? », Philosophiques, 46(2), pp. 299-325,
https://doi.org/10.7202/1066772ar

MUDIMBE Valentin-Yves, 2021, L’invention de UAfrique. Gnose,
philosophie et ordre de la connaissance, Trad. Laurent Vannini, Paris,

Editions Présence Africaine.

OLIVEIRA De Inés Barbosa, 2024, « Les Epistémologies du Sud et
I'éducation émancipatrice : réflexions de recherche », Recherches &
éducations [En ligne], 28-29, consulté le 24 novembre 2025, 13H

165


https://doi.org/10.7202/1066772ar

COULIBALY S. Kassoum — Environnement et décolonisation des savoirs ...

58mn. URL
http://journals.openedition.org/rechercheseducations/15673 ;
DOI : https://doi.org/10.4000/120iv

RENAULT Matthieu, 2018, « Frantz Fanon et la décolonisation des
savoirs », Isquisses: Les Afriques dans le monde [en ligne]
https://elam.hypotheses.org/393

SANTOS Boaventura de Sousa, 2016, E/pistémologz'es du  Sud.
Mouvements citoyens et polémique sur la science, Paris, Desclée de

Brouwer.

166


http://journals.openedition.org/rechercheseducations/15673
https://doi.org/10.4000/120iv
https://elam.hypotheses.org/393

