Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

VITALISME ET BIOLOGIE CHEZ G. CANGUILHEM

DAOUDOU IDRISSA Ismaél
Université Abdou Moumouni de Niamey
E-mail : ismaeldaoudaph@gmail.com

Résumé : Le vitalisme est tenu par les biologistes modernes comme
une méthode dépassée ayant le statut d'une démarche rétrogradée
dans la biologie moderne dominée par le paradigme mécaniste.
Beaucoup d'épistémologues et d'historiens des sciences s'alignent sur
cette opinion des savants et pensent que rendre compte de la vie sans
tenir compte de la vie est la meilleure démarche a suivre en biologie.
Pourtant, ce paradigme mécaniste, en dépit de son efficacité bute a
plusieurs difficultés liées au fait que c'est un paradigme qui s'est
imposé a l'échelle moléculaire des phénomenes vitaux. Pour expliquer
de facon cohérente la vie comme totalité organique, le mécanisme
montre des limites qui ne peuvent qu'étre comblées par une vision
vitaliste des phénomeénes vivants.

Mots-clés : Canguilhem, biologie ; expérience ; mécanisme ; vitalisme

Abstract : Vitalism is held by modern biologists as an outdated
method with the status of a demoted approach in the modern biology
dominated by the mechanical paradigm. Many epistemologists and
science historians line up on this opinion of the scientists and think
that account for life regardless of life is the best approach to biology.
However, this mechanical paradigm, despite its effectiveness for
several difficulties related to the fact that it is a paradigm that has
established itself at the molecular scale of vital phenomena. To
explain coherently life as whole organic the mechanism shows limits
that can only be filled by a vitalist vision of live phenomena.

Introduction

L’histoire de la biologie offre le spectacle d’'une mécanisation de
plus en plus poussée de la connaissance des phénomenes vitaux grace
a Tutilisation des méthodes et des techniques issues des sciences
physico-chimiques et aussi grace a lutilisation des modéles
cybernétiques. Cette mécanisation est tellement poussée, tellement
téconde que toute tentative d’explication des phénomeénes de la vie
par d’autres principes, notamment les principes vitalistes ou
organicistes, est suspecte aux yeux de la communauté scientifique.

249


mailto:ismaeldaoudaph@gmail.com

DAOUDOU IDRISSA Ismaél — [Vitalisme et biologie chez Cangnilhem

Une telle méfiance n'a rien d’inédite, depuis le XIXéme siecle C.
Bernard dans son Introduction a la médecine expérimentale soulignait
l'obstacle que représentait le vitalisme dans la constitution des
sciences expérimentales et plus précisément des sciences du vivant ; il
critiquait ceux « qui pensent que l'étude de la matiére vivante ne
saurait avoir aucun rapport avec l'étude des phénomenes de la
matiere brute » (C. Bernard, 2005, p. 97) tout en soulignant I'identité
d'un point de vue épistémique du vivant et de l'inerte. La biologie
moderne a suivi l'inspiration de C. Bernard et est méme aller plus
loin en occultant toute référence a un principe vital pour expliquer les
phénomenes de la vie. L'utilisation des méthodes physico-chimiques a
conduit a la suprématie au sein de la science biologique des
disciplines comme, la génétique, la biochimie. Plus, la biologie des
organismes initiés par les biologistes depuis I'’Antiquité, ainsi que les
classifications qui tirent également leurs origines de 1'’Antiquité
semblent céder le pas a I'étude des phénomeénes vivants réduits a
I'état moléculaire. La suprématie de la génétique, la mise a 'écart de
la biologie des organismes dans la biologie moderne a poussée bon
nombre de savants, épistémologues et historiens des sciences a
donner créance a lidée selon laquelle la connaissance des
phénoménes de la vie passe nécessairement par une dévitalisation de
ces phénomenes. Selon J. Steward (2004), la suprématie de la
génétique a conduit a 'abandon par la biologie de son objet méme qui
est la vie. Car pour lui, la biologie contemporaine n’étudie plus la vie
mais le « gene » qui, selon l'explication scientifique commune, est
essentiellement définie par I'acide désoxyribonucléique. Il en découle
donc que la biologie se résume en derniére instance a 1'étude d’un
élément chimique qui est TADN. Dans ce cas, peut-ont encore parlé
de la biologie comme domaine spécifique du savoir ? Car si celle-ci se
résume a 'étude de 'ADN ne peut-on pas dire qu’elle est devenue
une partie de la chimie ?

Cette voie la science biologique T'a suivie au nom de
I'objectivité, car elle devrait dans la série encyclopédique du savoir
scientifique emboiter le pas de la chimie. La conquéte de I'objectivité
pose cependant plus de probléme en biologie, elle semble aux
premiers abords étroitement liés a I'existence méme de I'objet méme
de la biologie. Car si la vie n'existe pas, si elle n’est digne d’attirer
l'attention des biologistes de quoi la biologie est-elle science ? On
voit donc l'importance d'une réflexion sur le vitalisme comme
philosophie qui soutient I'originalité, et la rationalité de la vie. Une

250



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

philosophie qui s’insurge contre la tendance a dévaloriser sur le plan
épistémologique la vie. Clest bien une telle réflexion que nous
retrouvons chez Canguilhem qui dans le sillage de Bergson esquisse
une philosophie de la vie dans laquelle I'exigence du vivant occupe
une place centrale. Quelle est le statut du vitalisme comme philosophie qui
défend cette originalité du wvivant dans la science du vivant chex G.
Canguilhem ?

Nous nous proposons de démontrer en nous appuyant sur
I'épistémologue et historien des sciences du vivant G. Canguilhem
qu'une conception vitaliste ramenée a sa juste place est riche de
conséquence pour la pensée biologique.

1. Le vitalisme dans 1’épistémologie historique chez G.
Canguilhem

L’approche mécaniste du vivant posséde a son actif depuis la fin
du XIXeéme siécle des succés nombreux, dont entre autres, la
découverte des enzymes, et des micro-organismes la découverte de la
nature chimique de T'ADN, la découverte du mécanisme de la
synthése des protéines, la découverte de la nature protéique de tous
les enzymes etc. Pourtant, la méthode mécanistique des sciences
physico-chimiques bute a des nombreuses difficultés quand elle tente
de penser la vie par le prisme d’'un modéle mécanique cohérent, R.
Sheldrake a mis en lumiére de fagon significative la difficulté d’une
théorie mécaniste dans la compréhension de la morphogenése
organique. Un tel modéle semble également en grande difficulté pour
expliquer I'épigenése, la régulation, la régénération des organismes
vivants. Ces difficultés sont liées a I'impossibilité aujourdhui
d’expliquer par le jeu des mécanismes du vivant au niveau
moléculaire le niveau organique ou méme tissulaire. Ce qui fait poser
la question de la légitimité et de la capacité du mécanisme a rendre
compte des phénomeénes vivants. Cette incapacité n’a rien d’inédite,
pour le paradigme mécaniste, il est impossible de comprendre les
phénomeénes vitaux par les méthodes physico-chimiques sans les
réduire. Et cette réduction semble étre un obstacle a toute explication
du vivant. Car le vivant se caractérise par sa totalité. De méme, la
réduction et la mécanisation des phénomeénes vitaux annule leurs
I'originalité, car la vie ne peut étre réduit ni a 'ADN, ni au jeu de
neurones, elle est un phénoméne beaucoup plus complexe. Cette
réduction, qui il faut l'avouer est, légitime d'un point de vue
scientifique, puisqu’elle permet une compréhension et une

251



DAOUDOU IDRISSA Ismaél — [Vitalisme et biologie chez Cangnilhem

objectivation de plus en plus profonde des phénoménes vitaux, doit-
elle occulter pour de bon le recours a la vie pour expliquer la vie ?
L’approche de G. Canguilhem peut nous étre d'un grand
secours dans l'analyse de ces questions. Dans son livre La
connaissance de la vie, G. Canguilhem avait plaidé déja pour un
vitalisme historique et rationaliste. En effet, le vitalisme est en treés
mauvaise posture dans la pensée scientifique moderne. Dans le cercle
de TDépistémologie historique, Bachelard qui est une figure
emblématique (la plus emblématique ?), n’a pas manqué de souligner
la menace que constitue le recours a la vie dans l'explication des
phénomeénes physiques dans son livre La formation de [esprit
scientifique. Le vitalisme est présenté par lui comme un obstacle
épistémologique dans les sciences physiques et chimiques, le mot vie
est pour Bachelard pétri de valeurs oniriques qui bloquent son accés a
la réflexion scientifique et dont le simple contact souillerait la
perception objective d’un phénomeéne physique ou chimique « Le mot
vie est un mot magique. Cest un mot valorisé. Tout autre principe
palit quand on invoque un principe vital » (G. Bachelard, 1947, p
154). Cette posture du vitalisme justifie, en partie le plaidoyer
canguilhémien en faveur de la réconciliation entre la science et de la
vie. C’est a une telle réconciliation que Canguilhem s’est atteler dans
son ceuvre d’historien et d’épistémologue des sciences du vivant. La
condition sine qua non de cette réconciliation est que le savant ne se
laisse pas distraire par « les opérations du connaitre » et porte son
attention sur « le sens du connaitre ». Si dans les sciences physico
chimiques, le savant, peut prendre du recul par rapport a son objet et
présenter une attitude désintéressée quant a la valeur de cet objet,
dans les sciences de la vie une telle attitude est illusoire. La
connaissance physiologique par exemple, est obligée de recourir sans
cesse a des idées qui ne peuvent laisser indifférent le savant humain
qui s’occupe de ce probléme. Dans le domaine des sciences du vivants,
I'homme fait face a lui-méme, il se présente a la fois comme objet et
sujet de son savoir. Dans ce cas, I'interrogation sur le sens vital des
phénomeénes ne peut étre occultée pour la bonne compréhension de
ces phénomenes. Selon Canguilhem, « Llintelligence ne peut
s'appliquer a la vie qu'en reconnaissant l'originalité de la vie. La
pensée du vivant doit tenir du vivant l'idée du vivant. » (G.
Canguilhem, 1952, p. 12). Par ailleurs, il faut souligner que le
vitalisme canguilhémien est aussi un rationalisme, disons mieux un

rationalisme qui « reconnait ses limites ».

252



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

Cest surtout sur le terrain de lhistoire des sciences que
Canguilhem déploie son vitalisme rationaliste. Bien sir, comme il I'a
fait pour d’autres concepts, il a commencé par délester le vitalisme de
son contenu mystificateur, ainsi que la conception courante de la
science qui la présente comme un frein a l'acte de connaitre. Ainsi,
contrairement a la conception courante qui fait du vitalisme une
philosophie nébuleuse, mystique et mythologique, il le congoit ,
comme une attitude biologique soucieuse de la spécificité doctrinale
et méthodique de la biologie, « Clest pourtant un fait que
I'appellation de vitalisme convient a titre approximatif et en raison de
la signification quelle a prise au XVIIIeme siécle a toute biologie
soucleuse de son indépendance a I'égards de I'ambition annexionniste
des sciences physico- chimiques »( Canguilhem, 1952, p. 102). On ne
peut s’empécher en lisant cette citation de penser a Bichat, médecin
du XVIIIeéme siécle qui a plaidé pour une authenticité de méthode et
d’objet des sciences du vivant. Cette spécificité est rendue sensible
par Bichat au contact assidu et pratique avec le vivant. Ce dernier
peut se présenter sous une forme pathologique, le vivant peut tomber
malade, alors qu'un tel état n’existe pas pour la matiére inerte. La
réflexion canguilhémienne sur le vitalisme offre un exemple concret
de sa conception des fonctions de I'histoire des sciences. Si pour le
savant, le vitalisme se présente sous forme d'un concept dénué de
tout intérét heuristique, c’est parce que contrairement a
I'épistémologue et a l'historien des sciences, il se situe résolument
dans le présent de la pensée scientifique et ne s’'intéresse donc qu’a
une étape du processus de la construction du savoir. L’historien des
sciences s'intéresse au passé ainsi qu'au présent de la science. Il
demande autant au passé d’éclairer le présent quau présent de
justifier le passé. Ce qui compte avant tout de saisir le fil du
déroulement des valeurs rationnelles des concepts scientifique
Parlant du vitalisme, il écrit,

L'histoire de la biologie importe ici a considérer autant que l'état
actuel des acquisitions et des problémes. Une philosophie qui
demande a la science des éclaircissements des concepts ne peut se
désintéresser de la construction de la science. Cest ainsi qu'une
orientation de la pensée biologique quelques résonnances historiques
limitées qu'ait le nom quon lui donne, apparait comme plus
significative qu'une étape de sa démarche. (Canguilhem, 1952, p. 102)

Ainsi, la meilleure fagon pour lhistorien des sciences de
comprendre la valeur théorique du vitalisme, cest d’abord de

253



DAOUDOU IDRISSA Ismaél — [Vitalisme et biologie chez Cangnilhem

s'intéresser au sens du savoir et aussi de considérer la biologie dans la
totalité organique que constitue la dialectique de son passé et de son
présent, ou pour étre plus conforme a la méthode canguilhémienne un
passé éclairé par la finalité du présent. L'histoire des sciences doit
étre selon Canguilhem comme avant lui pour Bachelard une histoire
Jjugée qui doit avant tout saisir la logique du déroulement des valeurs
rationnelles, T'histoire des sciences n’est donc pas une histoire
empirique, elle n’a pas pour but d’analyser le passé scientifique en se
servant du schéma conceptuel construit par la science dominante.
Une analyse historique du vitalisme est d’autant plus importante
qu’elle est un contrepoids au réductionnisme qui pour G. Canguilhem
annule I'objet de la biologie. Le destin du vitalisme comme approche
cohérente du vivant est donc lié a la spécificité de la science
biologique comme domaine spécifique de savoir.

Dans cette optique, la galerie des grands noms qui devraient se
ranger sous l'étiquette vitalisme peut étre une caution de taille pour
sa fécondité heuristique. Un tel engouement autour du vitalisme se
justifie d’ailleurs par l'incapacité du mécanisme a remplir son cahier
de charge. Les problémes qu’elle rencontre en neurobiologie en
attestent. Dans l'histoire de la formation du concept de reflexe par
exemple, Canguilhem a tenu a corriger une histoire qui ne scrute pas
assez soucieusement les documents et qui commette surtout l'erreur
propre a toute histoire pratiquée selon la méthode empirique dite « de
haut en bas », de voir dans le mécanisme cartésien, la base
scientifique du concept moderne de reflexe. Or selon Canguilhem,
une analyse minutieuse de I'ceuvre de Descartes doit porter a la
conclusion non seulement de 'absence de « la chose, » mais aussi de
celle de la notion de reflexe chez Descartes. Ce dernier fait trouve
Justification dans lincapacité propre a la méthode cartésienne et
semble t'il a toute méthode mécanique classique de concevoir le
mécanisme méme de l'acte reflexe. La juste conception de lacte
reflexe doit en effet son existence a une sorte de mouvement qui pour
étre mécanique n’a point pour autant été utilisée dans les théories
mécaniques du XVIIéme et du XVIIIéme siécle, il s’agit du
mouvement diffus comme celui de la déflagration de la poudre a
canon, plus chimique que mécanique, donnant ainsi une
représentation plus adéquate de I'influx nerveux.

Si comme nous l'avons souligné le vitalisme est en mauvaise
posture chez les épistémologues, le mécanisme n’est pas non plus
épargné par la critique dans le cadre des réflexions sur les sciences

254



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

physiques et chimiques, ainsi Bachelard aprés Duhem décrit le
mécanisme comme une philosophie qui s’oppose a l'explication
rationnelle et bien fondée par la mécanique. P. Duhem s’oppose a
I'utilisation des modéles mécaniques qui est selon lui un signe de
défaillance de l'esprit théorique, « Sans doute, partout ol les théories
mécaniques ont germé, partout ou elles se sont développées, elles ont
d@i leur naissance et leur progrés a une défaillance de la faculté
d’abstraire, a une victoire de I'imagination sur la raison. ». (P.
Duhem, 2016, p.90). Les notions physiques pour étre scientifique
n‘ont pas besoin d’étre représentées par l'imagination, le recours
excessif a l'imagination est selon P. Duhem un obstacle a la
compréhension scientifique des phénomeénes.

Bachelard distingue lexplication par le mécanisme de
I'explication par la mécanique, cette derniére est fondée sur une
démarche scientifique fondée sur les principes de la science, alors que
l'autre est un dogme qui s’autorise de sa prétendue scientificité pour
expliquer des objets hors de la juridiction de la science. Selon
Bachelard, le mécanisme est une « doctrine qui prétend appliquer la
mécanique a des sciences qui ne sont pas d’ordre physique » (G.
Bachelard, 1966, p. 174). Or pour Bachelard, le mécanisme échoue
dans son domaine méme de prédilection, il est incapable de rendre
compte des phénoménes mécaniques. Ainsi, bien aprés Duhem, qui
soutient que « pour le physicien, 'hypothése que tous les phénomenes
naturels peuvent s’expliquer mécaniquement n’est ni vrai, ni fausse,
elle n’a pour lui aucun sens » (Duhem, p 256), il critique I'importance
qu’accorde aux explications par les modéles mécanique les physiciens
comme étant des explications d’amateur et non de scientifique
rigoureux. Pourtant, le mécanisme reste et demeure aujourd’hui le
paradigme qui domine la science.

En biologie, ce paradigme exerce son autorité sans partage,
selon Sheldrak. R, « L’approche orthodoxe de la biologie nous est
aujourd'hui dictée par la théorie mécaniste de la vie : les organismes
vivants sont considérés comme des machines physico-chimiques, et
les phénomeénes de la vie comme explicables, en principe, en termes
de physique et de chimie » (R. Sheldrake, 2003, p. 16). Pourtant,
I'histoire des sciences démontre de fagon pertinente que ce paradigme
peut étre tenu pour un obstacle épistémologique. G. Canguilhem
explique dans la_formation du concept de reflexe comment le postulat
mécaniste a empécher a Descartes de connaitre le fonctionnement du
mouvement reflexe, il écrit :

255



DAOUDOU IDRISSA Ismaél — [Vitalisme et biologie chez Cangnilhem

On ne saurait trop insister sur le fait que 'assimilation des fonctions
physiologiques a des purs et simples phénoménes mécaniques
entraine Descartes a réduire au contact, au choc, a la poussée et a la
traction, toutes les relations que les parties de lorganisme
soutiennent entre elles. C'est dans la rencontre de cette affirmation
de principe et des observations anatomiques dont il croit pouvoir se
contenter qu’il faut voir la raison derniére de la conception
systématique que Descartes se fait du mouvement animale (G.
Canguilhem, 1977, p 30).

Cest pourquoi T. Willis, qui explique le mouvement animal
par les esprits animaux mais congoit les esprits animaux en termes de
lumiére propose un concept de reflexe plus proche de I'acception
moderne et a de ce fait plus contribuer que Descartes a 1’élaboration
du concept de reflexe.

On accorde donc plus au mécanisme qu’il ne le faut dans
I'histoire des sciences en général et dans les sciences du vivant en
particulier, elle est plutdt I'attitude de mise entre parenthése de la
complexité du vivant. Pour le mécanisme, la vie se définie par ses
manifestations physico-chimiques et se réduit en derniére instance
aux mémes lois, au méme déterminisme que les phénomeénes physico-
chimiques. Cette réduction de la vie semble certes le meilleur moyen
d’avoir une connaissance slire des phénomeénes de la vie. Puisque la
science ne peut expliquer que le physique, il est indispensable qu’elle
ramene les phénomeénes de la vie a leurs manifestations physique.
Cela ne rejette cependant nullement le vitalisme sur le plan d’une
méthode ou d'une démarche subjective fondé sur un postulat
métaphysique et fantaisiste. Elle est au contraire la reconnaissance
des limites du mécanisme.

2. Les valeurs heuristiques du vitalisme.

Le vitalisme est pourtant, il faut le reconnaitre, une tendance
dont le biologiste se méfie a juste titre, puisque dans sa forme
immédiate elle laisse soupgonner une certaine paresse chez le savant
qui au lieu de chercher la cause empirique des phénomeénes les
raménes a un principe vital. Michel Morange écrit a ce sujet « Le
vitalisme a, chez les biologistes contemporains, trés mauvaise presse.
Admettre que les propriétés des étres vivants dérivent d'un «
principe de vie » est souvent présenté comme I'exemple méme de ce
qu'un scientifique ne doit pas faire : rendre les armes, exclure une
partie de la réalité du champ de la rationalité. » (M. Morange, 2012).
Le vitalisme est dans cette optique une attitude que le savant doit

256



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

constamment combattre pour l'avancement de la recherche
scientifique. Cette position qu'on peut traduire comme une réaction
des biologistes modernes a cependant aussi ces défauts et semble liée
a une méprise historique. Car refuser un principe de vie revient le
plus souvent a ne voir dans les phénomeénes vivants que le jeu des
phénomeénes physico- chimiques. Or cette attitude théorique a
souvent conduit a des théories pires que le vitalisme. Cette attitude
qui est celle de beaucoup de biologistes contemporains est basée sur
le principe que la science peut expliquer I'intégralité des phénomenes
du vivant en se servant d’éléments physico-chimiques. Alors le
vitalisme est le refus d’observer le délai nécessaire au mécanisme
pour comprendre le vivant. Mais le fait que le savant se méfie du
vitalisme est-il une excuse pour que lhistorien des sciences et
I'épistémologue s’en détourne dans leur réflexion sur la science ?

Nous allons répondre par la négative, I'analyse du vitalisme
par Canguilhem va nous permettre d'explorer les tenants et les
aboutissants de cette position pour la biologie contemporaine. Tout
d’abord, il faut noter que le vitalisme canguilhémienne est historique.
C’est par I'analyse historique des concepts de la biologie, le reflexe, la
théorie cellulaire, qu’il mette en lumiére la valeur heuristique du
vitalisme. Dés le début de La formation du concept de reflexe, i1 donne
une définition du vitalisme en ces termes, « En rigueur, le terme
vitaliste ne devrait servir qu'a designer une théorie biologique ou une
philosophie de biologiste, si I'entreprise a un sens pour lui, et non une
philosophie de la biologie, seule entreprise possible pour un
philosophe, mais trop souvent confondue avec une biologie de
philosophe, projet monstrueux. » (G. Canguilhem, 1977 p.1).

Pour Canguilhem, le vitalisme se présente dans l'histoire des
sciences sous trois aspects qui sont la vitalité, la fécondité et
I'honnéteté. Une telle caractérisation du vitalisme est bien fondée
d’'un point de vue historique. La vitalité du vitalisme se justifie
d’abord par la galerie des biologistes qui sont rangé sous sa banniére ;
ainsi que de leurs découvertes, qu'on pense seulement a Bichat et la
découverte des tissus, Van Helmont, a Claude Bernard et a sa
découverte des régulations organique pour ne citer qu'eux. Mais
pourrait t'ont dit en science comme en philosophie, 'autorité ne fait
pas la vérité, le vitalisme possede alors un autre signe de vitalité, c’est
celul méconnu ou ignorer par l'approche mécaniste, celui « de la
recherche du sens des rapports entre la vie et la science en générale,
la vie et la science de la vie plus particuliérement » (G. Canguilhem,

257



DAOUDOU IDRISSA Ismaél — [Vitalisme et biologie chez Cangnilhem

1966, p. 104). Le vitalisme reste une philosophie vivante, une
philosophie « au travail » dans I'histoire des sciences du vivant pour
utiliser I'expression de G. Bachelard dans la mesure ou elle est le
signe d’un souci d’originalité du vivant, d’un souci de synthese entre
le vivant pensé et le vivant vécu. Il est également une philosophie au
travail dans la mesure ou il marque les exigences de la vie devant
I'intelligence et la science. La vie c’est la création, le refus de
I'enferment dans les cadres rigides de la science, c’est la causalité
indéterminée au sens bergsonien de cause qui produit une multiplicité
d’effets, mais aussi d’effets dépendant d’une multiplicité de causes.
C’est ce qui explique le reproche de philosophie « nébuleuse et flou »
adressé au vitalisme.

Sa fécondité trouve également justification dans le fait que le
vitalisme est lié a des découvertes de taille en biologie, on peut citer
ici I'anatomie- physiologie de Bichat, la formation du concept de
reflexe par T. Willis, mais également la théorie cellulaire de Virchow
qui sont tous sous-tendu par des principes vitalistes. « L’honnéteté
du vitalisme » peut sembler plus paradoxale, pour nombreux
biologiste aujourd’hui, le vitalisme s’apparente a une mystification
thaumaturgique, il s’agit d’une attitude qui refuse la vérité empirique
pour des principes désuets et faux. Le vitalisme serait un refus
délibérer de la science. Mais I'honnéteté du vitalisme se manifeste
dans son refus des explications non fondées sur la raison. Il est en
principe donc contre 'application de toute théorie dont la validité
n'est pas prouvée, les vitalistes sont de ce fait de ce fait anti-
métaphysiciens et donc pour le XVIIIéme siécles newtoniens. Selon
G. Canguilhem, « le vitalisme c’est d’abord le refus simultané de
toute les théories métaphysiques concernant I'essence de la vie. ».
(1977, p 113). Les principes vitaux invoqués par les vitalistes sont en
générales des explications théoriques avancés en l'absence de toute
autre théorie cohérente des faits.

3. Vitalisme et pensée médicale Chez G. Canguilhem

Le vitalisme de I'aveu de plusieurs historiens des sciences est
une philosophie pour médecin et plus précisément pour médecin
sceptique quant a l'efficacité de l'intervention thérapeutique, c'est-a-
dire qui croit a la capacité de la vie a se conserver et a remédier aux
problémes vitaux que rencontre l'organisme. Ce rapport est aussi

258



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

bien historique que factuel. Historiquement le vitalisme tirerait
racine d’Hippocrate dont la conception de la vie est selon A. Pichot
« naturaliste ». Chez Hippocrate, la nature est l'ultime médecin.
Pichot, Expliques-en ces termes la médecine hippocratique

Cette natura medicatrix, traditionnellement comprise comme une
forme de vitalisme, signifie que ce n'est pas le médecin qui guérit,
mais la nature elle-méme. La médecine ne peut que se mettre au
service de la nature, la seconder. Il doit donc y avoir dans le corps
une tendance a rétablir 1'état de santé, une tendance a vivre, qui vient
a bout de la maladie ; cet état de santé joue comme cause finale. (A.
Pichot, 2014, p. 26)

Dans les faits, la médecine a un rapport privilégié au vivant. La
médecine est une pratique concréte qui a affaire a la vie concrete, a
I'individu concret dans son rapport avec le milieu et aux fonctions
physiologiques du corps, a sa maladie et a son rétablissement. Elle
s’occupe de ce fait plus que la biologie de la structure et des fonctions
de I'organisme. Nous n’allons pas développer ici les rapports étroits
qui existent entre biologie et médecine.

Nous nous bornerons de montrer en quoi la médecine est le
terrain privilégié pour une théorie vitaliste. D'un point de vue
historique, c’est parmi les médecins que se trouvent les grands noms
de T'approche vitaliste de la vie, Barthez, Bichat, Stahl.... Cette
approche, a eu des conséquences pratiques positives, car, elle implique
une prudence méthodologique qui préfére suspendre le jugement
devant I'inconnu, au lieu de prétendre pouvoir tout expliquer et tout
résoudre. Une telle attitude est aux antipodes d’un positivisme du
genre Jean Rostand qui pense que la méthode est acquise et que la
solution des probléemes n’est qu'une question de temps. Selon M.
Morange, « Du point de vue médical et éthique, cette abstention ne
fut pas sans conséquences heureuses : les médecins vitalistes
intervinrent peu, laissant la nature agir ; étant donné les
connaissances médicales d’alors, il est probable que cette prudence a
sauvé plus d’une vie ! » (M. Morange, 2012, p 42). G. Canguilhem a
souligné cette prudence méthodologique des vitalistes dont la vertu
est d’éviter d’'une part une conception de la vie en termes de
mécanisme et une conception en terme animiste deux conceptions
également excessives. C’est pourquol pour Canguilhem, le principe
vital des vitalistes, « wvis vitalis, vis insita, vis nervosa, ¢’ était autant de
noms qu’ils donnaient a leur impuissance de ternir le mécanisme pur

259



DAOUDOU IDRISSA Ismaél — [Vitalisme et biologie chez Cangnilhem

ou T'action de I'ame pour explicatifs des phénomeénes de la vie » (G.
Canguilhem, 1977, p 114).

La philosophie de la médecine de G. Canguilhem contraste sur
bien de point avec ce que Marie Helene Parizeau et José Anne
Gagnon ont appelé « la médecine technicienne ». Cette médecine est
fondée sur une prééminence pratique de la technique sur le naturel et
méme sur 'humain. Elle met a I'écart les fondements de la médecine
traditionnelle a savoir le jugement thérapeutique du médecin, ainsi
que les relations entre patient et médecin. La pratique médicale est
mécanisée, tout étant consigné dans des « algorithmes » le médecin
n'intervient presque pas dans l'acte médical. Le choix méme de
technique appartient au patient qui grace a la massification de
I'information est devenu expert de sa maladie. Pourtant, une telle
médecine laisse de coté un aspect important, c’est la dimension
humaine et sa spécificité profonde. Or cette mise entre parenthése de
la dimension humaine est fortement liée a I'approche mécaniste et
réductionniste de la vie contre laquelle le vitalisme se défend. La
réflexion de Canguilhem sur la médecine est riche d’enseignement a
cet égard.

Canguilhem avait conscience du danger que représente
I'objectivation des phénomeénes vitaux auxquels aspire l'approche
physico- chimique. Cette objectivation écarte l'individualité du sujet
humain et son expérience en tant que sujet malade. Or cette
expérience est déterminante dans I'acte médical puisque cet acte doit
prendre en compte les valeurs de [lindividu, selon G.
Canguilhem, « L'acte médico-chirurgical n'est pas qu'un acte
scientifique, car I'homme malade qui se confie a la conscience plus
encore qu’a la science de son médecin n'est pas seulement un
probléme physiologique a résoudre, il est surtout une détresse a
secourir ». Qui plus que le sujet pour donner des informations
précises sur la nature et la causes de sa propre détresse ! Pour
Canguilhem, la médecine est plus un art de vivre qu'une science
appliquée.

La recherche de l'objectivité détourne de la recherche de sens
et de la compréhension propre de I'expérience du malade, or, pour la
médecine, la recherche du sens vital des phénomeénes importe autant
que le regard objectif du savant et du médecin. La question des
rapports dynamiques entre médecin et patient importe plus que la
question  d’efficacité technique. En médecine, les rapports
épistémologiques entre science et conscience se renversent, puisque

260



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

le patient qui souffre se confie plus a la conscience du médecin qu’a sa
science. Cette responsabilité éthique confére au médecin le devoir de
prendre en compte I'expérience ainsi que les valeurs du sujet malade.
La philosophie canguilhémienne de la médecine implique une
conception vitaliste de la vie. Celle-ci se définit comme « polarité
dynamique », et une conception de la santé comme « normativité »
capacité du vivant a créer des normes de vie. La maladie alors n’est
pas comme l'avait pensé A. Comte et Claude Bernard une variation
quantitative du phénoméne normal correspondant que le médecin
peut contrdler sans référence a l'expérience du malade. Elle est une
incapacité de l'organisme a assumer sa normativité c'est-a-dire a
s’adapter et a évoluer avec son milieu.

Il faut souligner que pour Canguilhem ; la médecine n’est pas
une science proprement dit mais « une technique, un art au carrefour
de plusieurs sciences ». Selon Lagache, la conception de Canguilhem
dans le Normal et le pathologique reléve dune anthropologie
phénoménologique plus soucieuse des problémes existentiels que de
I'information scientifique. Le vivant est défini par sa normativité, sa
capacité de créer des nouvelles normes en fonction des défis que lui
pose le milieu.

Conclusion

Le vitalisme est donc a défaut d’étre une méthode scientifique,
une exigence légitime de la vie a I'égard de la science, une philosophie
téconde. Elle permet d’'intégrer dans la dynamique scientifique les
valeurs humaines, et sociales. Plus, les théories biologiste
d’obédiences vitalistes ont apporté dans divers domaines de la science
du vivant des contributions importantes. Chez G. Canguilhem, le
vitalisme renvoie a cette philosophie qui défend loriginalité
méthodique et doctrinale des sciences du vivant. C'est pourquoi, elle
est aussi une bonne philosophie médicale dans la mesure ou l'acte
médical nécessite la prise en considérations du sujet comme
individualité et comme valeurs. Elle est aussi une philosophie
modeste devant l'inconnu, et aussi comme le disait G. Canguilhem
« une philosophe de médecin sceptique ». Alors, a défaut d’étre une
méthode scientifique, le vitalisme est un code de bonne conduite dans
la recherche dans les sciences du vivant. Il est comme I'a souligné M.
Morange, une attitude prudente face aux phénomeénes vitaux et a une
explication a la fois osée et illégitime. C'est ce qui explique la valeur
conceptuelle du vitalisme en histoire des sciences. Elle apparait a un

261



DAOUDOU IDRISSA Ismaél — [Vitalisme et biologie chez Cangnilhem

moment ou le mécanisme hasarde des explications erronées des
phénomeénes vitaux, selon M. Morange (2012, p. 41),

Le vitalisme est avant tout une réaction salutaire contre un modele
mécaniste rustique, inadapté a rendre compte des faits du vivant.
Pour les vitalistes, il existe chez les étres vivants des phénomenes
comme lirritabilité — des muscles, des nerfs — qui ne peuvent étre
expliqués par ces supposés poulies et ressorts dont ils seraient
constitués. Le vitalisme est le rejet d'un principe d'intelligibilité qui
se révéle inefficace.

Tel est le vitalisme présenté par G. Canguilhem. Une
philosophie vitale, féconde et honnéte et dont le c6té nébuleux avancé
par certains philosophes et savants ne doit pas faire perdre de vue les
vertus heuristiques. Car, avant tout, une biologie digne de ce nom ne
peut faire fi de la question de la spécificité et de I'autonomie de la
biologie comme domaine du savoir. Cette question de 'autonomie de
la biologie pose dinnombrables questions a I'épistémologie et a
I'histoire des sciences dont I'une des plus cruciale est la question de
I'expérimentation en biologie.

Références bibliographiques

CANGUILHEM Georges, 1952, La connaissance du vivant, Paris,
Librairie Hachette.

CANGUILHEM Georges, 1977, La formation du concept de reflexe,
Paris, Vrin.

CANGUILHEM Georges, 1966, Le normal et le pathologique, Paris
PUF.

SHELDRAKE Rupert, 1981, Une nouvelle science de la vie, Editions du
Rocher.

MORANGE Michel, 2005, Les secrets du vivant, Paris, L.a découverte.

PENISSON Guillaume, 2008, Le vivant et I'épistémologie des concepts,
Paris, 'Harmattan.

GAGNON Josée Anne et PARIZEAU Marie-Héléne, 2021, De la
médecine technicienne d la santé écologique, Québec, PUL.

BACHELARD Gaston, 1947, La formation de l'esprit scientifique, Paris,
VRIN.

PICHOT André, 2014, Histoire de la notion wvie, 2014, Paris,
Gallimard.

262



