
Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

249 
 

VITALISME ET BIOLOGIE CHEZ G. CANGUILHEM 

DAOUDOU IDRISSA Ismaël 
Université Abdou Moumouni de Niamey 
E-mail : ismaeldaoudaph@gmail.com 

Résumé : Le vitalisme est tenu par les biologistes modernes comme 

une méthode dépassée ayant le statut d'une démarche rétrogradée 

dans la biologie moderne dominée par le paradigme mécaniste. 

Beaucoup d'épistémologues et d'historiens des sciences s'alignent sur 

cette opinion des savants et pensent que rendre compte de la vie sans 

tenir compte de la vie est la meilleure démarche à suivre en biologie. 

Pourtant, ce paradigme mécaniste, en dépit de son efficacité bute à 

plusieurs difficultés liées au fait que c'est un paradigme qui s'est 

imposé à l'échelle moléculaire des phénomènes vitaux. Pour expliquer 

de façon cohérente la vie comme totalité organique, le mécanisme 

montre des limites qui ne peuvent qu'être comblées par une vision 

vitaliste des phénomènes vivants. 

Mots-clés : Canguilhem, biologie ; expérience ; mécanisme ; vitalisme 

Abstract : Vitalism is held by modern biologists as an outdated 

method with the status of a demoted approach in the modern biology 

dominated by the mechanical paradigm. Many epistemologists and 

science historians line up on this opinion of the scientists and think 

that account for life regardless of life is the best approach to biology. 

However, this mechanical paradigm, despite its effectiveness for 

several difficulties related to the fact that it is a paradigm that has 

established itself at the molecular scale of vital phenomena. To 

explain coherently life as whole organic the mechanism shows limits 

that can only be filled by a vitalist vision of live phenomena. 

Introduction 

L’histoire de la biologie offre le spectacle d’une mécanisation de 

plus en plus poussée de la connaissance des phénomènes vitaux grâce 

à l’utilisation des méthodes et des techniques issues des sciences 

physico-chimiques et aussi grâce à l’utilisation des modèles 

cybernétiques. Cette mécanisation est tellement poussée, tellement 

féconde que toute tentative d’explication des phénomènes de la vie 

par d’autres principes, notamment les principes vitalistes ou 

organicistes, est suspecte aux yeux de la communauté scientifique. 

mailto:ismaeldaoudaph@gmail.com


DAOUDOU IDRISSA Ismaël – Vitalisme et biologie chez Canguilhem 

_________________________________________________________________ 

250 
 

Une telle méfiance n’a rien d’inédite, depuis le XIXème siècle C. 

Bernard dans son Introduction à la médecine expérimentale soulignait 

l’obstacle que représentait le vitalisme dans la constitution des 

sciences expérimentales et plus précisément des sciences du vivant ; il 

critiquait ceux « qui pensent que l’étude de la matière vivante ne 

saurait avoir aucun rapport avec l’étude des phénomènes de la 

matière brute » (C. Bernard, 2005, p. 97) tout  en soulignant l’identité 

d’un point de vue épistémique du vivant et de l’inerte. La biologie 

moderne a suivi l’inspiration de C. Bernard et est même aller plus 

loin en occultant toute référence à un principe vital pour expliquer les 

phénomènes de la vie. L’utilisation des méthodes physico-chimiques a 

conduit à la suprématie au sein de la science biologique des 

disciplines comme, la génétique, la biochimie. Plus, la biologie des 

organismes initiés par les biologistes depuis l’Antiquité, ainsi que les 

classifications qui tirent également leurs origines de l’Antiquité 

semblent céder le pas à l’étude des phénomènes vivants réduits à 

l’état moléculaire. La suprématie de la génétique, la mise à l’écart de 

la biologie des organismes dans la biologie moderne a poussée bon 

nombre de savants, épistémologues et historiens des sciences à 

donner créance à l’idée selon laquelle la connaissance des 

phénomènes de la vie passe nécessairement par une dévitalisation de 

ces phénomènes. Selon J. Steward (2004), la suprématie de la 

génétique a conduit à l’abandon par la biologie de son objet même qui 

est la vie. Car pour lui, la biologie contemporaine n’étudie plus la vie 

mais le « gène » qui, selon l’explication scientifique commune, est 

essentiellement définie par l’acide désoxyribonucléique. Il en découle 

donc que la biologie se résume en dernière instance à l’étude d’un 

élément chimique qui est l’ADN. Dans ce cas, peut-ont encore parlé 

de la biologie comme domaine spécifique du savoir ? Car si celle-ci se 

résume à l’étude de l’ADN ne peut-on pas dire qu’elle est devenue 

une partie de la chimie ? 

Cette voie la science biologique l’a suivie au nom de 

l’objectivité, car elle devrait dans la série encyclopédique du savoir 

scientifique emboiter le pas de la chimie. La conquête de l’objectivité 

pose cependant plus de problème en biologie, elle semble aux 

premiers abords étroitement liés à l’existence même de l’objet même 

de la biologie. Car si la vie n’existe pas, si elle n’est digne d’attirer 

l’attention des biologistes de quoi la biologie est-elle science ? On 

voit donc l’importance d’une réflexion sur le vitalisme comme 

philosophie qui soutient l’originalité, et la rationalité de la vie. Une 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

251 
 

philosophie qui s’insurge contre la tendance à dévaloriser sur le plan 

épistémologique la vie. C’est bien une telle réflexion que nous 

retrouvons chez Canguilhem qui dans le sillage de Bergson esquisse 

une philosophie de la vie dans laquelle l’exigence du vivant occupe 

une place centrale. Quelle est le statut du vitalisme comme philosophie qui 

défend cette originalité du vivant dans la science du vivant chez G. 

Canguilhem ?  

Nous nous proposons de démontrer en nous appuyant sur 

l’épistémologue et historien des sciences du vivant G. Canguilhem 

qu’une conception vitaliste ramenée à sa juste place est riche de 

conséquence pour la pensée biologique. 

1. Le vitalisme dans l’épistémologie historique chez G. 

Canguilhem 

L’approche mécaniste du vivant possède à son actif depuis la fin 

du XIXème siècle des succès nombreux, dont entre autres, la 

découverte des enzymes, et des micro-organismes la découverte de la 

nature chimique de l’ADN, la découverte du mécanisme de la 

synthèse des protéines, la découverte de la nature protéique de tous 

les enzymes etc. Pourtant, la méthode mécanistique des sciences 

physico-chimiques bute à des nombreuses difficultés quand elle tente 

de penser la vie par le prisme d’un modèle mécanique cohérent, R. 

Sheldrake a mis en lumière de façon significative la difficulté d’une 

théorie mécaniste dans la compréhension de la morphogenèse 

organique. Un tel modèle semble également en grande difficulté pour 

expliquer l’épigenèse, la régulation, la régénération des organismes 

vivants. Ces difficultés sont liées à l’impossibilité aujourd’hui 

d’expliquer par le jeu des mécanismes du vivant au niveau 

moléculaire le niveau organique ou même tissulaire. Ce qui fait poser 

la question de la légitimité et de la capacité du mécanisme à rendre 

compte des phénomènes vivants. Cette incapacité n’a rien d’inédite, 

pour le paradigme mécaniste, il est impossible de comprendre les 

phénomènes vitaux par les méthodes physico-chimiques sans les 

réduire. Et cette réduction semble être un obstacle à toute explication 

du vivant. Car le vivant se caractérise par sa totalité. De même, la 

réduction et la mécanisation des phénomènes vitaux annule leurs 

l’originalité, car la vie ne peut être réduit ni à l’ADN, ni au jeu de 

neurones, elle est un phénomène beaucoup plus complexe. Cette 

réduction, qui il faut l’avouer est, légitime d’un point de vue 

scientifique, puisqu’elle permet une compréhension et une 



DAOUDOU IDRISSA Ismaël – Vitalisme et biologie chez Canguilhem 

_________________________________________________________________ 

252 
 

objectivation de plus en plus profonde des phénomènes vitaux, doit-

elle occulter pour de bon le recours à la vie pour expliquer la vie ? 

L’approche de G. Canguilhem peut nous être d’un grand 

secours dans l’analyse de ces questions. Dans son livre La 

connaissance de la vie, G. Canguilhem avait plaidé déjà pour un 

vitalisme historique et rationaliste. En effet, le vitalisme est en très 

mauvaise posture dans la pensée scientifique moderne. Dans le cercle 

de l’épistémologie historique, Bachelard qui est une figure 

emblématique (la plus emblématique ?), n’a pas manqué de souligner 

la menace que constitue le recours à la vie dans l’explication des 

phénomènes physiques dans son livre La formation de l’esprit 

scientifique. Le vitalisme est présenté par lui comme un obstacle 

épistémologique dans les sciences physiques et chimiques, le mot vie 

est pour Bachelard pétri de valeurs oniriques qui bloquent son accès à 

la réflexion scientifique et dont le simple contact souillerait la 

perception objective d’un phénomène physique ou chimique « Le mot 

vie est un mot magique. C’est un mot valorisé. Tout autre principe 

pâlit quand on invoque un principe vital » (G. Bachelard, 1947, p 

154). Cette posture du vitalisme justifie, en partie le plaidoyer 

canguilhémien en faveur de la réconciliation entre la science et de la 

vie. C’est à une telle réconciliation que Canguilhem s’est atteler dans 

son œuvre d’historien et d’épistémologue des sciences du vivant. La 

condition sine qua non de cette réconciliation est que le savant ne se 

laisse pas distraire par « les opérations du connaitre » et porte son 

attention sur « le sens du connaitre ». Si dans les sciences physico 

chimiques, le savant, peut prendre du recul par rapport à son objet et 

présenter une attitude désintéressée quant à la valeur de cet objet, 

dans les sciences de la vie une telle attitude est illusoire. La 

connaissance physiologique par exemple, est obligée de recourir sans 

cesse à des idées qui ne peuvent laisser indifférent le savant humain 

qui s’occupe de ce problème. Dans le domaine des sciences du vivants, 

l’homme fait face à lui-même, il se présente à la fois comme objet et 

sujet de son savoir. Dans ce cas, l’interrogation sur le sens vital des 

phénomènes ne peut être occultée pour la bonne compréhension de 

ces phénomènes. Selon Canguilhem, « L'intelligence ne peut 

s'appliquer à la vie qu'en reconnaissant l'originalité de la vie. La 

pensée du vivant doit tenir du vivant l'idée du vivant. » (G. 

Canguilhem, 1952, p. 12). Par ailleurs, il faut souligner que le 

vitalisme canguilhémien est aussi un rationalisme, disons mieux un 

rationalisme qui « reconnait ses limites ». 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

253 
 

C’est surtout sur le terrain de l’histoire des sciences que 

Canguilhem déploie son vitalisme rationaliste. Bien sûr, comme il l’a 

fait pour d’autres concepts, il a commencé par délester le vitalisme de 

son contenu mystificateur, ainsi que la conception courante de la 

science qui la présente comme un frein à l’acte de connaitre. Ainsi, 

contrairement à la conception courante qui fait du vitalisme une 

philosophie nébuleuse, mystique et mythologique, il le conçoit , 

comme une attitude biologique soucieuse de la spécificité doctrinale 

et méthodique de la biologie, «  C’est pourtant un fait que 

l’appellation de vitalisme convient à titre approximatif et en raison de 

la signification qu’elle a prise au XVIIIème siècle à toute biologie 

soucieuse de son indépendance à l’égards de l’ambition annexionniste 

des sciences physico- chimiques »( Canguilhem, 1952, p. 102). On ne 

peut s’empêcher en lisant cette citation de penser à Bichat, médecin 

du XVIIIème siècle qui a plaidé pour une authenticité de méthode et 

d’objet des sciences du vivant. Cette spécificité est rendue sensible 

par Bichat au contact assidu et pratique avec le vivant. Ce dernier 

peut se présenter sous une forme pathologique, le vivant peut tomber 

malade, alors qu’un tel état n’existe pas pour la matière inerte. La 

réflexion canguilhémienne sur le vitalisme offre un exemple concret 

de sa conception des fonctions de l’histoire des sciences. Si pour le 

savant, le vitalisme se présente sous forme d’un concept dénué de 

tout intérêt heuristique, c’est parce que contrairement à 

l’épistémologue et à l’historien des sciences, il se situe résolument 

dans le présent de la pensée scientifique et ne s’intéresse donc qu’a 

une étape du processus de la construction du savoir. L’historien des 

sciences s’intéresse au passé ainsi qu’au présent de la science. Il 

demande autant au passé d’éclairer le présent qu’au présent de 

justifier le passé. Ce qui compte avant tout de saisir le fil du 

déroulement des valeurs rationnelles des concepts scientifique 

Parlant du vitalisme, il écrit, 

L’histoire de la biologie importe ici à considérer autant que l’état 
actuel des acquisitions et des problèmes. Une philosophie qui 
demande à la science des éclaircissements des concepts ne peut se 
désintéresser de la construction de la science. C’est ainsi qu’une 
orientation de la pensée biologique quelques résonnances historiques 
limitées qu’ait le nom qu’on lui donne, apparait comme plus 
significative qu’une étape de sa démarche. (Canguilhem, 1952, p. 102) 

Ainsi, la meilleure façon pour l’historien des sciences de 

comprendre la valeur théorique du vitalisme, c’est d’abord de 



DAOUDOU IDRISSA Ismaël – Vitalisme et biologie chez Canguilhem 

_________________________________________________________________ 

254 
 

s’intéresser au sens du savoir et aussi de considérer la biologie dans la 

totalité organique que constitue la dialectique de son passé et de son 

présent, ou pour être plus conforme à la méthode canguilhémienne un 

passé éclairé par la finalité du présent. L’histoire des sciences doit 

être selon Canguilhem comme avant lui pour Bachelard une histoire 

jugée qui doit avant tout saisir la logique du déroulement des valeurs 

rationnelles, l’histoire des sciences n’est donc pas une histoire 

empirique, elle n’a pas pour but d’analyser le passé scientifique en se 

servant du schéma conceptuel construit par la science dominante. 

Une analyse historique du vitalisme est d’autant plus importante 

qu’elle est un contrepoids au réductionnisme qui pour G. Canguilhem 

annule l’objet de la biologie. Le destin du vitalisme comme approche 

cohérente du vivant est donc lié à la spécificité de la science 

biologique comme domaine spécifique de savoir. 

Dans cette optique, la galerie des grands noms qui devraient se 

ranger sous l’étiquette vitalisme peut être une caution de taille pour 

sa fécondité heuristique. Un tel engouement autour du vitalisme se 

justifie d’ailleurs par l’incapacité du mécanisme à remplir son cahier 

de charge. Les problèmes qu’elle rencontre en neurobiologie en 

attestent. Dans l’histoire de la formation du concept de reflexe par 

exemple, Canguilhem a tenu à corriger une histoire qui ne scrute pas 

assez soucieusement les documents et qui commette surtout l’erreur 

propre à toute histoire pratiquée selon la méthode empirique dite « de 

haut en bas », de voir dans le mécanisme cartésien, la base 

scientifique du concept moderne de reflexe. Or selon Canguilhem, 

une analyse minutieuse de l’œuvre de Descartes doit porter à la 

conclusion non seulement de l’absence de « la chose, » mais aussi de 

celle de la notion de reflexe chez Descartes. Ce dernier fait trouve 

justification dans l’incapacité propre à la méthode cartésienne et 

semble t’il a toute méthode mécanique classique de concevoir le 

mécanisme même de l’acte reflexe. La juste conception de l’acte 

reflexe doit en effet son existence à une sorte de mouvement qui pour 

être mécanique n’a point pour autant été utilisée dans les théories 

mécaniques du XVIIème et du XVIIIème siècle, il s’agit du 

mouvement diffus comme celui de la déflagration de la poudre à 

canon, plus chimique que mécanique, donnant ainsi une 

représentation plus adéquate de l’influx nerveux. 

Si comme nous l’avons souligné le vitalisme est en mauvaise 

posture chez les épistémologues, le mécanisme n’est pas non plus 

épargné par la critique dans le cadre des réflexions sur les sciences 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

255 
 

physiques et chimiques, ainsi Bachelard après Duhem décrit le 

mécanisme comme une philosophie qui s’oppose à l’explication 

rationnelle et bien fondée par la mécanique. P. Duhem s’oppose à 

l’utilisation des modèles mécaniques qui est selon lui un signe de 

défaillance de l’esprit théorique, « Sans doute, partout où les théories 

mécaniques ont germé, partout où elles se sont développées, elles ont 

dû leur naissance et leur progrès à une défaillance de la faculté 

d’abstraire, à une victoire de l’imagination sur la raison. ». (P. 

Duhem, 2016, p.90). Les notions physiques pour être scientifique 

n’ont pas besoin d’être représentées par l’imagination, le recours 

excessif à l’imagination est selon P. Duhem un obstacle à la 

compréhension scientifique des phénomènes. 

Bachelard distingue l’explication par le mécanisme de 

l’explication par la mécanique, cette dernière est fondée sur une 

démarche scientifique fondée sur les principes de la science, alors que 

l’autre est un dogme qui s’autorise de sa prétendue scientificité pour 

expliquer des objets hors de la juridiction de la science. Selon 

Bachelard, le mécanisme est une « doctrine qui prétend appliquer la 

mécanique à des sciences qui ne sont pas d’ordre physique » (G. 

Bachelard, 1966, p. 174). Or pour Bachelard, le mécanisme échoue 

dans son domaine même de prédilection, il est incapable de rendre 

compte des phénomènes mécaniques. Ainsi, bien après Duhem, qui 

soutient que « pour le physicien, l’hypothèse que tous les phénomènes 

naturels peuvent s’expliquer mécaniquement n’est ni vrai, ni fausse, 

elle n’a pour lui aucun sens » (Duhem, p 256), il critique l’importance 

qu’accorde aux explications par les modèles mécanique les physiciens 

comme étant des explications d’amateur et non de scientifique 

rigoureux. Pourtant, le mécanisme reste et demeure aujourd’hui le 

paradigme qui domine la science.  

En biologie, ce paradigme exerce son autorité sans partage, 

selon Sheldrak. R, « L’approche orthodoxe de la biologie nous est 

aujourd'hui dictée par la théorie mécaniste de la vie : les organismes 

vivants sont considérés comme des machines physico-chimiques, et 

les phénomènes de la vie comme explicables, en principe, en termes 

de physique et de chimie » (R. Sheldrake, 2003, p. 16). Pourtant, 

l’histoire des sciences démontre de façon pertinente que ce paradigme 

peut être tenu pour un obstacle épistémologique. G. Canguilhem 

explique dans la formation du concept de reflexe comment le postulat 

mécaniste à empêcher à Descartes de connaitre le fonctionnement du 

mouvement reflexe, il écrit : 



DAOUDOU IDRISSA Ismaël – Vitalisme et biologie chez Canguilhem 

_________________________________________________________________ 

256 
 

On ne saurait trop insister sur le fait que l’assimilation des fonctions 
physiologiques à des purs et simples phénomènes mécaniques 
entraine Descartes à réduire au contact, au choc, à la poussée et à la 
traction, toutes les relations que les parties de l’organisme 
soutiennent entre elles. C’est dans la rencontre de cette affirmation 
de principe et des observations anatomiques dont il croit pouvoir se 
contenter qu’il faut voir la raison dernière de la conception 
systématique que Descartes se fait du mouvement animale (G. 
Canguilhem, 1977, p 30). 

C’est pourquoi T. Willis, qui explique le mouvement animal 

par les esprits animaux mais conçoit les esprits animaux en termes de 

lumière propose un concept de reflexe plus proche de l’acception 

moderne et a de ce fait plus contribuer que Descartes à l’élaboration 

du concept de reflexe. 

On accorde donc plus au mécanisme qu’il ne le faut dans 

l’histoire des sciences en général et dans les sciences du vivant en 

particulier, elle est plutôt l’attitude de mise entre parenthèse de la 

complexité du vivant. Pour le mécanisme, la vie se définie par ses 

manifestations physico-chimiques et se réduit en dernière instance 

aux mêmes lois, au même déterminisme que les phénomènes physico-

chimiques. Cette réduction de la vie semble certes le meilleur moyen 

d’avoir une connaissance sûre des phénomènes de la vie. Puisque la 

science ne peut expliquer que le physique, il est indispensable qu’elle 

ramène les phénomènes de la vie à leurs manifestations physique. 

Cela ne rejette cependant nullement le vitalisme sur le plan d’une 

méthode ou d’une démarche subjective fondé sur un postulat 

métaphysique et fantaisiste. Elle est au contraire la reconnaissance 

des limites du mécanisme.  

2. Les valeurs heuristiques du vitalisme. 

Le vitalisme est pourtant, il faut le reconnaitre, une tendance 

dont le biologiste se méfie à juste titre, puisque dans sa forme 

immédiate elle laisse soupçonner une certaine paresse chez le savant 

qui au lieu de chercher la cause empirique des phénomènes les 

ramènes à un principe vital. Michel Morange écrit à ce sujet « Le 

vitalisme a, chez les biologistes contemporains, très mauvaise presse. 

Admettre que les propriétés des êtres vivants dérivent d’un « 

principe de vie » est souvent présenté comme l’exemple même de ce 

qu’un scientifique ne doit pas faire : rendre les armes, exclure une 

partie de la réalité du champ de la rationalité. » (M. Morange, 2012). 

Le vitalisme est dans cette optique une attitude que le savant doit 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

257 
 

constamment combattre pour l’avancement de la recherche 

scientifique. Cette position qu’on peut traduire comme une réaction 

des biologistes modernes a cependant aussi ces défauts et semble liée 

à une méprise historique. Car refuser un principe de vie revient le 

plus souvent à ne voir dans les phénomènes vivants que le jeu des 

phénomènes physico- chimiques. Or cette attitude théorique à 

souvent conduit à des théories pires que le vitalisme.  Cette attitude 

qui est celle de beaucoup de biologistes contemporains est basée sur 

le principe que la science peut expliquer l’intégralité des phénomènes 

du vivant en se servant d’éléments physico-chimiques. Alors le 

vitalisme est le refus d’observer le délai nécessaire au mécanisme 

pour comprendre le vivant. Mais le fait que le savant se méfie du 

vitalisme est-il une excuse pour que l’historien des sciences et 

l’épistémologue s’en détourne dans leur réflexion sur la science ?  

Nous allons répondre par la négative, l’analyse du vitalisme 

par Canguilhem va nous permettre d’explorer les tenants et les 

aboutissants de cette position pour la biologie contemporaine. Tout 

d’abord, il faut noter que le vitalisme canguilhémienne est historique. 

C’est par l’analyse historique des concepts de la biologie, le reflexe, la 

théorie cellulaire, qu’il mette en lumière la valeur heuristique du 

vitalisme. Dès le début de La formation du concept de reflexe, il donne 

une définition du vitalisme en ces termes, « En rigueur, le terme 

vitaliste ne devrait servir qu’à designer une théorie biologique ou une 

philosophie de biologiste, si l’entreprise à un sens pour lui, et non une 

philosophie de la biologie, seule entreprise possible pour un 

philosophe, mais trop souvent confondue avec une biologie de 

philosophe, projet monstrueux. » (G. Canguilhem, 1977 p.1). 

Pour Canguilhem, le vitalisme se présente dans l’histoire des 

sciences sous trois aspects qui sont la vitalité, la fécondité et 

l’honnêteté. Une telle caractérisation du vitalisme est bien fondée 

d’un point de vue historique. La vitalité du vitalisme se justifie 

d’abord par la galerie des biologistes qui sont rangé sous sa bannière ; 

ainsi que de leurs découvertes, qu’on pense seulement à Bichat et la 

découverte des tissus, Van Helmont, à Claude Bernard et à sa 

découverte des régulations organique pour ne citer qu’eux. Mais 

pourrait t’ont dit en science comme en philosophie, l’autorité ne fait 

pas la vérité, le vitalisme possède alors un autre signe de vitalité, c’est 

celui méconnu ou ignorer par l’approche mécaniste, celui « de la 

recherche du sens des rapports entre la vie et la science en générale, 

la vie et la science de la vie plus particulièrement » (G. Canguilhem, 



DAOUDOU IDRISSA Ismaël – Vitalisme et biologie chez Canguilhem 

_________________________________________________________________ 

258 
 

1966, p. 104). Le vitalisme reste une philosophie vivante, une 

philosophie « au travail » dans l’histoire des sciences du vivant pour 

utiliser l’expression de G. Bachelard dans la mesure où elle est le 

signe d’un souci d’originalité du vivant, d’un souci de synthèse entre 

le vivant pensé et le vivant vécu. Il est également une philosophie au 

travail dans la mesure où il marque les exigences de la vie devant 

l’intelligence et la science. La vie c’est la création, le refus de 

l’enferment dans les cadres rigides de la science, c’est la causalité 

indéterminée au sens bergsonien de cause qui produit une multiplicité 

d’effets, mais aussi d’effets dépendant d’une multiplicité de causes. 

C’est ce qui explique le reproche de philosophie « nébuleuse et flou » 

adressé au vitalisme. 

Sa fécondité trouve également justification dans le fait que le 

vitalisme est lié à des découvertes de taille en biologie, on peut citer 

ici l’anatomie- physiologie de Bichat, la formation du concept de 

reflexe par T. Willis, mais également la théorie cellulaire de Virchow 

qui sont tous sous-tendu par des principes vitalistes. « L’honnêteté 

du vitalisme » peut sembler plus paradoxale, pour nombreux 

biologiste aujourd’hui, le vitalisme s’apparente à une mystification 

thaumaturgique, il s’agit d’une attitude qui refuse la vérité empirique 

pour des principes désuets et faux. Le vitalisme serait un refus 

délibérer de la science. Mais l’honnêteté du vitalisme se manifeste 

dans son refus des explications non fondées sur la raison. Il est en 

principe donc contre l’application de toute théorie dont la validité 

n’est pas prouvée, les vitalistes sont de ce fait de ce fait anti-

métaphysiciens et donc pour le XVIIIème siècles newtoniens. Selon 

G. Canguilhem, « le vitalisme c’est d’abord le refus simultané de 

toute les théories métaphysiques concernant l’essence de la vie. ». 

(1977, p 113). Les principes vitaux invoqués par les vitalistes sont en 

générales des explications théoriques avancés en l’absence de toute 

autre théorie cohérente des faits.  

 

 

3. Vitalisme et pensée médicale Chez G. Canguilhem 

Le vitalisme de l’aveu de plusieurs historiens des sciences est 

une philosophie pour médecin et plus précisément pour médecin 

sceptique quant à l’efficacité de l’intervention thérapeutique, c'est-à-

dire qui croit à la capacité de la vie à se conserver et à remédier aux 

problèmes vitaux que rencontre l’organisme. Ce rapport est aussi 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

259 
 

bien historique que factuel. Historiquement le vitalisme tirerait 

racine d’Hippocrate dont la conception de la vie est selon A. Pichot 

« naturaliste ». Chez Hippocrate, la nature est l’ultime médecin. 

Pichot, Expliques-en ces termes la médecine hippocratique  

Cette natura medicatrix, traditionnellement comprise comme une 
forme de vitalisme, signifie que ce n'est pas le médecin qui guérit, 
mais la nature elle-même. La médecine ne peut que se mettre au 
service de la nature, la seconder. Il doit donc y avoir dans le corps 
une tendance à rétablir l'état de santé, une tendance à vivre, qui vient 
à bout de la maladie ; cet état de santé joue comme cause finale. (A. 
Pichot, 2014, p. 26) 

Dans les faits, la médecine a un rapport privilégié au vivant. La 

médecine est une pratique concrète qui a affaire à la vie concrète, à 

l’individu concret dans son rapport avec le milieu et aux fonctions 

physiologiques du corps, à sa maladie et à son rétablissement. Elle 

s’occupe de ce fait plus que la biologie de la structure et des fonctions 

de l’organisme. Nous n’allons pas développer ici les rapports étroits 

qui existent entre biologie et médecine. 

Nous nous bornerons de montrer en quoi la médecine est le 

terrain privilégié pour une théorie vitaliste. D’un point de vue 

historique, c’est parmi les médecins que se trouvent les grands noms 

de l’approche vitaliste de la vie, Barthez, Bichat, Stahl…. Cette 

approche, a eu des conséquences pratiques positives, car, elle implique 

une prudence méthodologique qui préfère suspendre le jugement 

devant l’inconnu, au lieu de prétendre pouvoir tout expliquer et tout 

résoudre. Une telle attitude est aux antipodes d’un positivisme du 

genre Jean Rostand qui pense que la méthode est acquise et que la 

solution des problèmes n’est qu’une question de temps. Selon M. 

Morange, « Du point de vue médical et éthique, cette abstention ne 

fut pas sans conséquences heureuses : les médecins vitalistes 

intervinrent peu, laissant la nature agir ; étant donné les 

connaissances médicales d’alors, il est probable que cette prudence a 

sauvé plus d’une vie ! » (M. Morange, 2012, p 42). G. Canguilhem a 

souligné cette prudence méthodologique des vitalistes dont la vertu 

est d’éviter d’une part une conception de la vie en termes de 

mécanisme et une conception en terme animiste deux conceptions 

également excessives. C’est pourquoi pour Canguilhem, le principe 

vital des vitalistes, « vis vitalis, vis insita, vis nervosa, c’était autant de 

noms qu’ils donnaient à leur impuissance de ternir le mécanisme pur 



DAOUDOU IDRISSA Ismaël – Vitalisme et biologie chez Canguilhem 

_________________________________________________________________ 

260 
 

ou l’action de l’âme pour explicatifs des phénomènes de la vie » (G. 

Canguilhem, 1977, p 114). 

La philosophie de la médecine de G. Canguilhem contraste sur 

bien de point avec ce que Marie Helene Parizeau et José Anne 

Gagnon ont appelé « la médecine technicienne ». Cette médecine est 

fondée sur une prééminence pratique de la technique sur le naturel et 

même sur l’humain. Elle met à l’écart les fondements de la médecine 

traditionnelle à savoir le jugement thérapeutique du médecin, ainsi 

que les relations entre patient et médecin. La pratique médicale est 

mécanisée, tout étant consigné dans des « algorithmes » le médecin 

n’intervient presque pas dans l’acte médical. Le choix même de 

technique appartient au patient qui grâce à la massification de 

l’information est devenu expert de sa maladie. Pourtant, une telle 

médecine laisse de côté un aspect important, c’est la dimension 

humaine et sa spécificité profonde. Or cette mise entre parenthèse de 

la dimension humaine est fortement liée à l’approche mécaniste et 

réductionniste de la vie contre laquelle le vitalisme se défend. La 

réflexion de Canguilhem sur la médecine est riche d’enseignement à 

cet égard. 

Canguilhem avait conscience du danger que représente 

l’objectivation des phénomènes vitaux auxquels aspire l’approche 

physico- chimique. Cette objectivation écarte l’individualité du sujet 

humain et son expérience en tant que sujet malade. Or cette 

expérience est déterminante dans l’acte médical puisque cet acte doit 

prendre en compte les valeurs de l’individu, selon G. 

Canguilhem, « L'acte médico-chirurgical n'est pas qu'un acte 

scientifique, car l'homme malade qui se confie à la conscience plus 

encore qu’à la science de son médecin n'est pas seulement un 

problème physiologique à résoudre, il est surtout une détresse à 

secourir ». Qui plus que le sujet pour donner des informations 

précises sur la nature et la causes de sa propre détresse ! Pour 

Canguilhem, la médecine est plus un art de vivre qu’une science 

appliquée. 

La recherche de l’objectivité détourne de la recherche de sens 

et de la compréhension propre de l’expérience du malade, or, pour la 

médecine, la recherche du sens vital des phénomènes importe autant 

que le regard objectif du savant et du médecin. La question des 

rapports dynamiques entre médecin et patient importe plus que la 

question d’efficacité technique. En médecine, les rapports 

épistémologiques entre science et conscience se renversent, puisque 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

261 
 

le patient qui souffre se confie plus à la conscience du médecin qu’a sa 

science. Cette responsabilité éthique confère au médecin le devoir de 

prendre en compte l’expérience ainsi que les valeurs du sujet malade. 

La philosophie canguilhémienne de la médecine implique une 

conception vitaliste de la vie. Celle-ci se définit comme « polarité 

dynamique », et une conception de la santé comme « normativité » 

capacité du vivant à créer des normes de vie. La maladie alors n’est 

pas comme l’avait pensé A. Comte et Claude Bernard une variation 

quantitative du phénomène normal correspondant que le médecin 

peut contrôler sans référence à l’expérience du malade. Elle est une 

incapacité de l’organisme à assumer sa normativité c'est-à-dire à 

s’adapter et à évoluer avec son milieu. 

Il faut souligner que pour Canguilhem ; la médecine n’est pas 

une science proprement dit mais « une technique, un art au carrefour 

de plusieurs sciences ». Selon Lagache, la conception de Canguilhem 

dans le Normal et le pathologique relève d’une anthropologie 

phénoménologique plus soucieuse des problèmes existentiels que de 

l’information scientifique. Le vivant est défini par sa normativité, sa 

capacité de créer des nouvelles normes en fonction des défis que lui 

pose le milieu. 

Conclusion 

Le vitalisme est donc à défaut d’être une méthode scientifique, 

une exigence légitime de la vie à l’égard de la science, une philosophie 

féconde. Elle permet d’intégrer dans la dynamique scientifique les 

valeurs humaines, et sociales. Plus, les théories biologiste 

d’obédiences vitalistes ont apporté dans divers domaines de la science 

du vivant des contributions importantes. Chez G. Canguilhem, le 

vitalisme renvoie à cette philosophie qui défend l’originalité 

méthodique et doctrinale des sciences du vivant. C’est pourquoi, elle 

est aussi une bonne philosophie médicale dans la mesure où l’acte 

médical nécessite la prise en considérations du sujet comme 

individualité et comme valeurs. Elle est aussi une philosophie 

modeste devant l’inconnu, et aussi comme le disait G. Canguilhem 

« une philosophe de médecin sceptique ». Alors, à défaut d’être une 

méthode scientifique, le vitalisme est un code de bonne conduite dans 

la recherche dans les sciences du vivant. Il est comme l’a souligné M. 

Morange, une attitude prudente face aux phénomènes vitaux et à une 

explication à la fois osée et illégitime. C’est ce qui explique la valeur 

conceptuelle du vitalisme en histoire des sciences. Elle apparait à un 



DAOUDOU IDRISSA Ismaël – Vitalisme et biologie chez Canguilhem 

_________________________________________________________________ 

262 
 

moment ou le mécanisme hasarde des explications erronées des 

phénomènes vitaux, selon M. Morange (2012, p. 41),  

Le vitalisme est avant tout une réaction salutaire contre un modèle 
mécaniste rustique, inadapté à rendre compte des faits du vivant. 
Pour les vitalistes, il existe chez les êtres vivants des phénomènes 
comme l’irritabilité – des muscles, des nerfs – qui ne peuvent être 
expliqués par ces supposés poulies et ressorts dont ils seraient 
constitués. Le vitalisme est le rejet d’un principe d’intelligibilité qui 
se révèle inefficace. 

Tel est le vitalisme présenté par G. Canguilhem. Une 

philosophie vitale, féconde et honnête et dont le côté nébuleux avancé 

par certains philosophes et savants ne doit pas faire perdre de vue les 

vertus heuristiques. Car, avant tout, une biologie digne de ce nom ne 

peut faire fi de la question de la spécificité et de l’autonomie de la 

biologie comme domaine du savoir. Cette question de l’autonomie de 

la biologie pose d’innombrables questions à l’épistémologie et à 

l’histoire des sciences dont l’une des plus cruciale est la question de 

l’expérimentation en biologie.  

----------------------------------------- 

Références bibliographiques 

CANGUILHEM Georges, 1952, La connaissance du vivant, Paris, 

Librairie Hachette. 

CANGUILHEM Georges, 1977, La formation du concept de reflexe, 

Paris, Vrin. 

CANGUILHEM Georges, 1966, Le normal et le pathologique, Paris 

PUF. 

SHELDRAKE Rupert, 1981, Une nouvelle science de la vie, Éditions du 

Rocher. 

MORANGE Michel, 2005, Les secrets du vivant, Paris, La découverte. 

PENISSON Guillaume, 2008, Le vivant et l’épistémologie des concepts, 

Paris, l’Harmattan. 

GAGNON Josée Anne et PARIZEAU Marie-Hélène, 2021, De la 

médecine technicienne à la santé écologique, Québec, PUL. 

BACHELARD Gaston, 1947, La formation de l’esprit scientifique, Paris, 

VRIN. 

PICHOT André, 2014, Histoire de la notion vie, 2014, Paris, 

Gallimard. 


