Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

LA GESTION DES CONFLITS SOCIO-POLITIQUES EN AFRIQUE :
VERS UNE APPROCHE ETHIQUE INSPIREE DE SIMONE WEIL

FOFANA Madeleine épouse TOURE
Université Alassane Ouaitara-Bouaké /Cote d’tvoire
E-mail : mtouremado@gmail.com

Résumé : Les conflits sociopolitiques en Afrique résultent des causes
récurrentes : crises électorales, faiblesse des institutions, fractures identitaires
et inégalités socio-économiques. Les approches classiques de gestion, centrées
sur les négociations politiques, restent inefficaces car déconnectées des
réalités locales. Inspiré par I'éthique de Simone Well, cet article propose une
gouvernance fondée sur lattention, I'enracinement et la justice
impersonnelle, pour une paix durable. Il appelle a repenser les rapports
politiques a partir de la reconnaissance de la souftfrance humaine et du respect

de la dignité.

Mots-clés: conflits sociopolitiques ; éthique ; l'attention; enracinement ;
Justice impersonnelle.

Abstract. Sociopolitical conflicts in Africa stem from recurring causes:
electoral crises, weak institutions, identity divides, and socioeconomic
inequalities. Conventional management approaches, centered on political
negotiations, remain ineffective because they are disconnected from local
realities. Inspired by the ethics of Simone Weil, this article proposes a
governance approach based on care, rootedness, and impersonal justice for
sustainable peace. It calls for a rethinking of political relationships based on
the recognition of human suftering and respect for dignity.

Keywords: sociopolitical conflicts, ethics, care, rootedness, impersonal justice

Introduction

L’Afrique contemporaine est le théitre de nombreux conflits socio-
politiques, souvent enracinés dans des dynamiques historiques, économiques,

199


mailto:mtouremado@gmail.com

FOFANA Madeleine Epouse TOURE — La gestion des conflits socio-politiques ...

identitaires ou institutionnelles. La littérature consacrée a ces conflits en
Afrique est abondante. Des auteurs comme Jean-Frangois Bayart (1989) dans
L’Etat en Afrique : La politique du ventre, a analysé les logiques internes du
pouvoir et les rapports d’intéréts qui alimentent les tensions. Francis Akindes
(2004), pour sa part, dans Les racines de la crise militaro-politique en Cote d’Ivoire,
amis en évidence l'articulation entre fractures sociales, exclusion économique
et instrumentalisation politique des identités. Qu’ils prennent la forme de
guerres civiles, de tensions interethniques, de crises électorales ou de
mouvements sociaux réprimés, ces conflits menacent la stabilité des Etats,
affaiblissent le tissu social et compromettent les perspectives de
développement durable. Face a la persistance de ces crises, les approches
classiques de gestion (juridiques, militaires ou diplomatiques) montrent leurs
limites, car elles demeurent souvent inadaptées aux dynamiques et
contraintes réelles du terrain. C'est ce que semble relever Paul-Simon Handy
quand il souligne : « les opérations de maintien de paix de 'ONU ou de
I'Union Africaine sont trop lourdes pour répondre de maniére décisive a des
situations d’insécurité qui impliquent, par exemple, de faire la guerre » (Paul-
Simon Handy, Le monde, 23 juin 2024). Comment sortir de 'impasse ? Cette
interrogation révéle la nécessité d’explorer des alternatives plus éthiques et
plus humaines.

Dans cette perspective, la pensée de Simone Weil, philosophe francaise
du XXe siécle, constitue un cadre théorique pertinent pour 'analyse des crises
sociopolitiques. Son éthique, centrée sur l'attention au réel, la justice
impersonnelle et le respect inconditionnel de la dignité humaine, fournit des
principes susceptibles d’éclairer autrement la gestion des conflits. Simone
Weil ne propose pas un systéme politique au sens strict, mais une exigence
morale radicale, apte a interroger les fondements mémes des rapports de
pouvoir et des réponses institutionnelles face a la souffrance sociale.

Des lors, comment la philosophie éthique de Simone Weil peut-elle
inspirer une gestion plus juste et efficiente des conflits socio-politiques en
Afrique ? Telle est la question centrale qui va orienter notre analyse. Quelles
sont les causes, les enjeux et les limites des approches classiques de gestion
des conflits socio-politiques en Afrique? Par ailleurs, quels sont les
fondements de I'éthique de Simone Weil ? Et quelles sont les perspectives

200



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

d’'une gestion des conflits inspirée de cette éthique weilienne ? Pour répondre
a ces questions, nous adopterons une démarche démonstrative et
structurerons notre travail en trois parties : la premiére partie consistera a
montrer les causes, les enjeux et les limites des approches classiques des
conflits socio-politiques en Afrique. La deuxiéme partie nous permettra de
montrer que 1'éthique de Simone Weil se présente comme une philosophie de
l'attention et de la justice, vertus indispensables au reglement des conflits. Et,
la troisiéme partie va consister a montrer que face aux limites des approches
classiques de gestion des conflits, I'éthique de Simone Weil constitue une
alternative féconde.

1. Les conflits socio-politiques en Afrique : causes, enjeux et
limites des approches classiques

Les conflits socio-politiques en Afrique se présentent sous des formes
multiples, allant des crises électorales aux rébellions armées, en passant par
les tensions communautaires ou les contestations sociales réprimées dans la
violence. Bien qu'ils différent selon les contextes nationaux, ces conflits
partagent des caractéristiques structurelles qui en révelent les causes
profondes et les dynamiques récurrentes.

1.1.  Causes profondes des conflits socio-politiques

Les élections, en Afrique, au lieu d’étre un facteur de stabilisation,
deviennent des déclencheurs de crises sociopolitiques majeurs sur le
continent. Dans la plupart des cas, elles sont considérées comme une lutte
pour l'accés exclusif aux ressources de I'Etat. C'est ce qu'exprime Nzongola-
Ntalaja en ces termes : « les élections deviennent des compétitions de survie
politique plutét que des instruments de légitimation démocratique »
(Nzongola-Ntalaja, 2002, p. 87). Autrement dit, les élections sont souvent
pergues comme un instrument de maintien ou de conquéte du pouvoir, parfois
méme au mépris de la volonté populaire. Ce qui engendre des révoltes et des
protestations, faisant des scrutins le théatre de violents affrontements entre
adversaires politiques. Plus grave encore, les résultats sont parfois contestés
par l'opposition et cela dégénére en violences massives. La crise post-
électorale de 2010 en Cote d’'Ivoire illustre bien cette réalité.

201



FOFANA Madeleine Epouse TOURE — La gestion des conflits socio-politiques ...

La faiblesse des institutions est aussi l'une des causes les plus
fréquentes qui compromet la légitimité des processus électoraux et la
crédibilité des Etats. Les constitutions sont souvent manipulées pour servir
des intéréts partisans. A cet effet Francis Akindés, ayant fait une analyse fine
de la crise ivoirienne affirme ceci : « La scéne politique ivoirienne est marquée
par des manipulations juridiques et constitutionnelles qui provoquent des
crises récurrentes » (. Akindes, 2004, p. 32). En effet, entre 1995 et 2000, la
Cote- d’Ivoire a connu une période marquée par de profondes tensions
politiques au cours de laquelle les institutions juridiques ont été
instrumentalisées & des fins partisanes. Il y a eu des manipulations
constitutionnelles et électorales qui ont fragilisé I'Etat de droit en
compromettant ainsi la neutralité des institutions. L'usage de la notion d’«
ivoirité », par exemple, a servi a exclure certains citoyens de la vie politique.
Boa Thiémélé ne dit pas le contraire lorsqu’il affirme : « Les circonstances de
la naissance de Tivoirité 'politique 'ont dénaturée en instrumentalisant le
concept de départ » (Boa Thiémélé, 2003, p. 158). Cette instrumentalisation
des institutions a nourri un sentiment d’'injustice, détruit la confiance envers
I'Etat et fragilisé les bases de la cohésion nationale.

Pourtant, Simone Weil dans La personne et le sacré souligne que toute
société véritablement juste doit aller au-dela de la simple protection des droits
formels. Elle doit avoir des institutions capables de « discerner et abolir tout
ce qui, dans la vie contemporaine, écrase les dmes sous I'injustice, le mensonge
et la laideur » (S. Weil, 1957, p. 87). Ce propos weilien contraste
profondément avec la situation ivoirienne. Les institutions existantes, loin de
réduire les fractures sociales, ont souvent contribué a les aggraver.

A cela s'ajoutent des fractures identitaires (ethniques, religieuses ou
régionales). Les élites utilisent les ressources de I'Etat pour rendre services
aux membres de leurs ethnies ou de leurs régions en vue d’avoir une clientéle
électorale. Jean-I'rangois Bayart parle de « politique du ventre » pour
désigner cette dynamique ot 1'Etat devient un instrument d'accumulation
personnelle : « L'Etat devient une ressource que l'on s'approprie, dans une
économie de prédation organisée par les élites » (J.-I'. Bayart, 1989, p. 104).
Ces pratiques provoquent une fragmentation régionale et compromettent
I’harmonie sociale.

202



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

Les inégalités économiques et sociales, renforcées par des modéles de
développement exclusifs, alimentent aussi les frustrations populaires. En
effet, certaines régions bénéficient d'un développement notable, tandis que
d’autres restent marginalisées ou insuffisamment prises en compte dans les
politiques publiques. Les ressources nationales sont inéquitablement
reparties. La République Démocratique du Congo (RDC), par exemple,
possede dimmenses ressources naturelles (cuivre cobalt, or, diamant),
principalement dans I'est du pays (Katanga, Kivu, Uturi). Pourtant, cette
région, malgré sa richesse, reste marquée par I'instabilité, les conflits armés
et une pauvreté chronique. Les bénéfices de l'exploitation miniére sont
souvent accaparés par des multinationales, des groupes armés ou des élites
corrompues, sans réelle redistribution aux populations locales ni aux autres
régions du pays.

Ce déséquilibre dans I'accés aux ressources et au développement est
I'un des facteurs clés des conflits persistants en RDC. Cest ce systéme
politique que dénonce Achille Mbembe en ces termes: « la violence est
constitutive de l'exercice du pouvoir postcolonial, qui se déploie dans un
double registre de séduction et de terreur » (A. Mbembe, 2000, p. 43).
Autrement dit, le pouvoir postcolonial est ambigu. Il combine faveur et
violence pour maintenir son autorité. L'identification des causes des conflits
ouvre la voie a une analyse des conséquences qu’ils entrainent pour les
sociétés africaines.

1.2.  Les enjeux pour les sociétés africaines

Les conflits armés entrainent un effondrement partiel ou total des
institutions étatiques. Lorsqu'un Ktat entre en crise, ses structures
administratives, judiciaires et sécuritaires se désagrégent, laissant place a
I'anarchie. Comme le souligne Bayart, «les crises politiques en Afrique
mettent en lumiere la faiblesse structurelle des institutions et leur incapacité
a encadrer durablement le pouvoir » (J.-F. Bayart, 2006, p. 45). Cette fragilité
institutionnelle freine les efforts de reconstruction post-conflit et favorise la
récurrence des crises.

De plus, les guerres en Afrique ont un colit humain élevé (morts,
blessés, déplacés internes et exilés). Ce phénoméne engendre les inégalités

203



FOFANA Madeleine Epouse TOURE — La gestion des conflits socio-politiques ...

économiques et sociales, renforcées par des modeles de développement
exclusifs. Selon David Zoumenou, « les conflits internes ont vidé certains
pays de leurs forces vives, compromettant leur capacité a se reconstruire » (D.
Zoumenou, 2010, p.87). Cette fuite des cerveaux rend difficile la mise en
ceuvre de politiques publiques efficaces dans I'apres-guerre.

Par ailleurs, les conflits ethniques et communautaires laissent des
cicatrices profondes au sein des sociétés africaines. Ils exacerbent les
divisions, installent une culture de la méfiance et compromettent la cohésion
nationale. Pour Mamdani, «les violences interethniques ne sont pas
seulement l'effet de la guerre, mais elles deviennent sa matrice durable,
empéchant toute réconciliation véritable » (M. Mamdani, 2001, p. 123). La
reconstruction du lien social devient alors un défi majeur pour les Etats
africains sortant de crise.

Aussi les conflits armés ont un impact dévastateur sur I'économie des
pays africains. Nous notons entre autres effet négatif sur I'économie, la
destruction des infrastructures, la chute de la production agricole et
industrielle, baisse des investissements, inflation, etc. Selon Ndong, « les
conflits plongent les économies africaines dans une récession prolongée,
réduisant les capacités d’investissement de I'Etat et décourageant I'initiative
privée » (M. Ndong, 2013, p.102). Les ressources sont souvent détournées
vers l'effort de guerre au détriment des secteurs vitaux comme la santé,
I'éducation ou les services sociaux.

En outre, les conflits remettent en cause la 1égitimité des régimes en
place, surtout lorsqu’ils accedent ou se maintiennent au pouvoir par la force.
Cette illégitimité fragilise la démocratie. A cet effet, Mbembe affirme : « Le
pouvoir politique en Afrique postcolonial souffre d’un déficit de 1égitimité,
souvent entretenu par la violence et I'instrumentalisation de 'ethnicité » (A.
Mbembe, 2000, p.73). Cette crise de 1égitimité constitue un obstacle majeur a
la pacification durable et a la consolidation de I'Etat de droit.

En somme, les conflits menacent la cohésion sociale et entravent les
efforts de construction nationale. Ils fragilisent les institutions, provoquent
des déplacements massifs de populations, détruisent les infrastructures et
affectent durablement les économies. Irancis Akindes ajoute : « Le fossé entre
gouvernants et gouvernés s'élargit, nourri par la répression, la corruption et

204



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

N

I'impunité » (F. Akindes, 2004, p. 57). Face a ces dérives, des actions sont
menées en vue de pacifier 'espace social, mais celles-ci se soldent le plus
souvent par des échecs.

1.3.  Limites des approches classiques de gestion des conflits

Les approches classiques de gestion des conflits en Afrique sont
souvent centrées sur des négociations politiques ou sur des interventions
internationales. Mais elles sont sérieusement limitées. Ces stratégies
privilégient généralement les accords de paix formels, sans tenir compte des
dynamiques locales, des causes structurelles du conflit ni de la participation
des populations concernées. Elles produisent des solutions de court termes,
imposées de l'extérieur et sans véritable prise en compte des attentes des
populations. Comme le souligne Boutros Boutros-Ghali, ancien secrétaire
général des Nations Unies : « la paix ne saurait étre imposées de I'extérieur ;
elle doit s’enraciner dans la volonté des peuples concernés » (B. Boutros-
Ghali, 1992, p. 12). Pourtant, dans de nombreux cas, les mécanismes de
résolution adoptés ne tiennent pas compte des réalités socioculturelles, ce qui
conduit a la fragilité des accords et a la reprise des hostilités.

En outre, ces approches se limitent souvent a I'arrét des combats sans
aborder les facteurs profonds des conflits tels que l'injustice sociale, la
pauvreté, 'exclusion politique ou encore les rivalités identitaires. Clest
pourquoi, pour Zartman, « les solutions imposées sans transformations des
causes profondes du conflit ne font que repousser 'échéance de nouvelles
violences » (I.W. Zartman, 2007, p. 89).

Enfin, la dépendance excessive a l'égard d'acteurs extérieurs
(médiateurs internationaux, ONG, Puissances étrangéres) peut entraver la
souveraineté des Etats. Par conséquent, les acteurs locaux peuvent ne pas se
sentir responsables. Cela crée une dynamique de dépendance et d’inefficacité
a long terme.

Cette carence des approches classiques légitime la réflexion de Simone
Weil, pour qui toute action en faveur de la justice véritable doit étre enracinée
dans une attention authentique a lautre et a sa souffrance. Elle
écrit : « I'attention, c’est la forme la plus rare et la plus pure de la générosité »
(S. Weil, 1947, p.109). Les mécanismes de résolution des conflits qui négligent

205



FOFANA Madeleine Epouse TOURE — La gestion des conflits socio-politiques ...

cette dimension humaine, éthique et spirituelle se réduisent a de simples
arrangements techniques, déconnectés des réalités vécues par les populations.
En ce sens, la pacification des sociétés africaines ne saurait étre efficace sans
une écoute profonde des blessures sociales et une volonté sincére de réparer.

Ainsi, les approches dominantes (militaires, juridiques ou
diplomatiques) restent limitées. Les accords de paix négociés sans
participation populaire ne traitent pas les causes profondes. Les interventions
armées ne garantissent pas une paix durable. Bayart souligne que : « Le
recours aux normes internationales dans les processus de paix se heurte a une
absence d'ancrage local » (J.I'. Bayart, 1989, p. 143). Il devient alors nécessaire
de repenser la gestion des conflits a partir d'une approche éthique centrée sur
I'humain. C'est ce que propose la philosophie de Simone Weil.

2. L'éthique de Simone Weil : une philosophie de 1'attention et de
la justice

Philosophe singuliére, Simone Weil a développé une pensée éthique
profondément ancrée dans la réalité humaine. A la croisée de la philosophie,
de la mystique et de l'engagement politique, son ceuvre propose une
conception de la justice fondée sur l'attention a la souffrance d’autrui, la
dépersonnalisation de la volonté, et I'obligation morale inconditionnelle. Ces
principes constituent un éclairage original pour repenser les rapports de
pouvoir et la résolution des contflits.

2.1.  L’attention comme fondement de I’éthique

L’éthique de Simone Weil repose sur une exigence fondamentale :
I'attention a autrui comme condition premiére de toute justice véritable. Pour
elle, I'attention n’est pas une simple disposition psychologique, mais un acte
moral profond, une maniére de se décentrer de soi pour accueillir I'autre dans
sa réalité nue. Elle écrit : « L’attention, a son plus haut degré, est la méme
chose que la priére. C’est la condition de la possibilité de la vérité et de la
Justice » (S. Weil, 1947, p. 111).

Cette conception éthique s’oppose aux formes d’action abstraites ou
idéologiques qui prétendent transformer la société sans reconnaitre la

206



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

souftrance concrete des individus. Dans La personne et le sacré, Weil insiste sur
le fait que ce n'est pas la notion abstraite de personne qui fonde la dignité
humaine, mais la capacité a souftrir, et donc a appeler une réponse éthique de
la part d’autrui : « Le malheur imprime sur I’dme humaine la marque d’un
esclavage sacré » (S. Weil, 1950, p. 47). En d’autres termes, la souffrance
extréme laisse une empreinte indélébile sur 1'dme. Elle transforme
profondément l'étre humain. La personne porte en elle une blessure, une
soumission imposée par la souffrance. Néanmoins dans cette épreuve du
malheur, I'dme peut accéder a une forme de Vérité, de pureté et d’attention
absolue a autrui et a Dieu.

L’attention est donc, chez Simone Weil, le fondement d’une éthique
incarnée, tournée vers les plus vulnérables. Elle ne se contente pas de
proclamer des droits. Elle exige un regard, une écoute, un accueil silencieux
de la détresse humaine. Cette posture a une portée politique et sociale forte :
elle rappelle que toute organisation sociale ou institutionnelle est vaine si elle
ne repose pas sur cette forme de vigilance intérieure a la détresse d’autrui.
C'est ce que Simone Weil exprime en ces termes : « L’attention, dirigée avec
amour sur un étre humain, est la chose la plus rare et la plus pure qui soit »
(S. Weil, 1999, p. 82). L'attention, implique une suspension du moi et une mise
entre parenthéses de nos désirs de pouvoir. Elle seule permet de percevoir la
réalité de la souffrance chez autrui.

Or, les approches classiques de gestion des conflits se résument a des
accords politiques ou a des interventions diplomatiques impersonnelles.
Pourtant, la pacification durable des sociétés africaines exige une écoute
profonde des souffrances vécues par les populations, en particulier celles des
victimes directes, déplacés, orphelins, femmes violentées, ex-combattants.
Dés lors, I'attention devient une exigence politique. Il ne suffit pas de signer
des traités ou d’organiser des élections pour rétablir la paix. Mais il faut
reconnaitre les blessures humaines invisibles : celles que Simone Weil appelle
« le malheur ». Cela implique la mise en ceuvre des procédures ouvertes a
toutes les parties concernées en vue d’établir une justice réparatrice et de
reconstruire le lien social & partir du souvenir du malheur.

207



FOFANA Madeleine Epouse TOURE — La gestion des conflits socio-politiques ...

2.2.  La Justice comme réponse a la souffrance chez Simone Weil

Chez Simone Well, la justice ne se congoit pas comme une simple
application de lois ou de principe abstraits, mais comme une réponse concréte
a la souffrance humaine. Pour elle, 'expérience du malheur constitue la base
a partir de laquelle doit se fonder toute exigence de justice. Ce malheur n’est
pas seulement une douleur physique ou psychologique. Il est I'anéantissement
de la personne, de sa voix, de sa dignité, et méme de sa capacité a se faire
entendre. C'est pourquoi, écrit-elle : « La justice consiste a reconnaitre en
tout étre humain quelque chose de sacré, qui est absolument intact dans le
malheur » (S. Weil, 1950, p. 53). Ce qui signifie qu'il faut fonder la justice sur
une attitude morale de respect de la personne humaine. Chaque étre humain
a une dignité inaliénable, indépendante de son statut social, de sa force, ou de
son utilité. Il ne doit pas étre traité comme un simple moyen ou un objet, mais
toujours comme une fin en soi.

Simone Well insiste sur I'importance de 'écoute et la réponse au cri de
celui qui souffre. Ce cri ne réclame pas seulement réparation : il exige d’étre
entendu comme un appel au respect, a la restauration de 'humanité blessée.
Dans Attente de Dieu, elle affirme que « le respect du malheur est la racine
de la justice » (S. Weil, 1947, p. 120). En ce sens, rendre justice ne revient pas
d’abord & juger ou punir, mais a reconnaitre la douleur de l'autre, a refuser
I'indiftérence, et a agir pour que cette douleur ne soit ni ignorée ni banalisée.

Loin d'une conception juridique ou institutionnelle, la justice chez
Simone Weil est donc éthique et spirituelle. Elle est la traduction pratique de
l'attention portée a l'autre, en particulier au plus vulnérable. Cette perspective
renverse la pensée classique selon laquelle c’est la loi qui fonde la justice. Dans
la conception weilienne, c’est la souffrance humaine qui en appelle a la justice.

En somme, la justice, chez Simone Weil, repose sur une exigence
radicale : respecter en tout homme la part d’humanité blessée, au-dela des
appartenances sociales, ethniques ou politiques. Weil ne fonde pas la justice
sur un droit subjectif, mais sur une obligation impersonnelle envers le besoin
de l'autre : C'est ce qu'elle exprime en ces termes : « Le besoin d’ame le plus
essentiel est celui d’étre regardé avec attention par quelqu’'un qui n’est pas un
juge » (S. Weil, 1955, p. 21). Autrement dit, 'dme humaine a besoin d'un
regard bienveillant qui ne condamne pas, qui est source essentielle de dignité,

208



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

N

de paix intérieure et d’amour. Elle s’'oppose a toute forme de violence
institutionnalisée et critique les structures sociales qui traitent les individus
comme des moyens. Dans cette perspective, la justice n’est pas une procédure
abstraite, mais une vertu incarnée, fondée sur le souci de lautre, son
enracinement et le respect de sa dignité.

2.3. L’enracinement et la dignité humaine : fondement d’'un ordre
social juste

Simone Weil identifie le besoin d’enracinement comme le « besoin le
plus important et le plus méconnu de I'ame humaine » (S. Weil, 1949, p.3).
Par enracinement, elle entend I'inscription de 'étre humain dans une réalité
collective qui le précéde et le dépasse (une histoire, une culture, une
communauté, un territoire). L’enracinement procure a I'individu un sentiment
de continuité, de légitimité existentielle, et constitue ainsi une condition
tondamentale de sa dignité.

En Afrique, nombre de conflits socio-politiques trouvent leur origine
dans des phénomeénes de déracinement qui sont entre autres les déplacements
de populations, l'urbanisation chaotique, la dislocation des structures
traditionnelles, la marginalisation identitaire ou culturelle. Ces processus
provoquent une perte de repéres symboliques et sociaux, qui fragilise les liens
communautaires et alimente les frustrations. La gestion éthique des conflits
ne peut dés lors faire I'économie d’'une réflexion sur les conditions d'un
enracinement authentique, respectueux de la pluralité culturelle et des
aspirations des peuples.

Pour Simone Weil, la dignité humaine ne se réduit pas a une
abstraction juridique. Elle exige une reconnaissance concréte des besoins de
I’ame, notamment le besoin d’appartenance, de participation et de sens, ¢’est-
a-dire I'enracinement. Toute politique de reconstruction post-conflit devrait
donc viser a réinscrire les individus dans un tissu social signifiant en
valorisant les langues locales, les traditions juridiques endogénes, et en
garantissant un cadre de vie stable et juste. Clest en ce sens que
I'enracinement devient une voie éthique. Il oblige les décideurs & concevoir
des institutions qui ne soient pas seulement fonctionnelles, mais porteuses de
Justice symbolique et de reconnaissance.

209



FOFANA Madeleine Epouse TOURE — La gestion des conflits socio-politiques ...

Par ailleurs, la dignité humaine implique de voir I'autre non comme un
moyen ou un chiffre, mais comme un étre souffrant, porteur d’'un besoin de
justice. Restaurer I'enracinement, c’est donc reconnaitre dans chaque étre
humain un sujet de droit, un étre digne de respect, et non un simple acteur
d’un rapport de force. L’enracinement est donc une nécessité car tout étre
humain a besoin d’'un lien stable avec une communauté, une culture, une terre,
pour développer son humanité. Le déracinement, qu’il soit politique,
économique ou culturel, est une des causes majeures de la violence sociale. Ce
concept permet de penser les conflits socio-politiques non pas seulement
comme des affrontements d’intéréts, mais comme des symptémes d’une
privation d’enracinement et de reconnaissance.

3. Vers une gestion des conflits en Afrique fondée sur I'éthique
weilienne

Face aux limites des approches classiques de gestion des conflits,
I'éthique de Simone Weil constitue une alternative féconde. En mettant
I'accent sur l'attention, la justice impersonnelle et le respect de la dignité
humaine, cette philosophie propose une refondation éthique des rapports
sociaux et politiques. Appliquée au contexte africain, elle ouvre des pistes
pour une gouvernance plus humaine et une résolution des crises plus
enracinée dans les réalités vécues.

3.1. De la logique de puissance a une politique de 'attention

La gestion des conflits en Afrique demeure profondément marquée par
une logique de puissance, ot I'autorité s’exerce selon des rapports de force
plutét qu'a travers le dialogue et la justice. Cela se traduit par la
marginalisation des groupes minoritaires, la répression des voix dissidentes
et I'instrumentalisation de I'Etat pour le maintien de priviléges. Or, comme
l'affirme Simone Weil, « la force est ce qui fait de quiconque lui est soumis
une chose » (S. Weil, 1940, p. 45). Appliquée au champ politique, cette
remarque met en évidence les dangers d'une gouvernance fondée
exclusivement sur la domination.

210



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

A Topposé de cette logique, Weil propose une éthique de l'attention,
congue comme une forme de disponibilité intégrale a autrui. L’attention n’est
pas simple bienveillance, elle est une exigence spirituelle et intellectuelle qui
engage profondément I'étre. Elle est selon Weil une attitude généreuse envers
autrui. Au plan politique, Cette attitude attentionnelle invite a reconsidérer
les modes de résolutions des conflits en Afrique. Elle suppose que les
dirigeants et les institutions doivent étre capables d’écouter les besoins
concrets des populations, surtout des plus vulnérables, au lieu de chercher a
les manipuler. Ils doivent éviter d’'imposer des solutions verticales dictées par
des intéréts partisans ou internationaux : accords de partage du pouvoir,
interventions armées ou sanctions internationales. Ces stratégies négligent
souvent les expériences concrétes des populations, leur mémoire de la
violence et leur besoin de reconnaissance.

L’éthique de Simone Welil invite a renverser cette perspective. Pour
elle, toute action politique authentique doit commencer par I'écoute
silencieuse de la souftrance : « Il faut aimer la vérité plus que soi-méme pour
pouvoir percevoir ce qui fait souffrir les autres » (S. Weil, 1999, p. 89). Une
gestion éthique des conflits impliquerait donc de donner la parole aux
victimes. Il s’agit de construire une politique de l'écoute, fondée sur la
reconnaissance de la dignité humaine car « Le respect de I'dme humaine est la
chose la plus importante au monde » (S. Weil, 1943, p. 27). Cela suppose la
mise en place des mécanismes participatifs, transparents et équitables, capable
de prendre en compte la pluralité des mémoires et des souffrances.

En fin de compte, substituer a la logique de puissance une politique de
I'attention revient a fonder la paix non sur la domination, mais sur la justice,
la reconnaissance et la responsabilité. Bien éloigné d'une simple vision
abstraite, cette orientation constitue une réponse éthique et réaliste aux défis
récurrents des sociétés africaines postcoloniales dans la mesure ou elle
cherche a restaurer le lien social par I'écoute, et non par la contrainte. C'est
une forme de justice fondée sur I'obligation morale.

3.2. Une justice fondée sur 1'obligation morale

La justice, dans le contexte africain contemporain, est souvent

N

envisagée a travers le prisme du droit positif et des intéréts politiques

211



FOFANA Madeleine Epouse TOURE — La gestion des conflits socio-politiques ...

dominants. Cette vision institutionnelle tend a privilégier la légalité formelle
au détriment de la 1égitimité éthique. Ce qui contribue a la méfiance des
citoyens envers les mécanismes étatiques de résolution des conflits. Or,
comme l'indique Simone Well, « Le droit ne peut étre respecté que s’il s’adosse
a une obligation morale » (S. Weil, 1943, p. 35). Autrement dit, la justice
véritable ne saurait se réduire a une simple conformité a la loi, au risque de se
transformer, comme l'indique Honneth, en une pathologie du juridique, c’est-
a-dire en une perversion de sa vocation émancipatrice. Elle doit s’enraciner
dans une exigence intérieure d’attention et de respect envers I'étre humain.

Pour Weil, I'obligation morale précéde le droit. Elle affirme clairement
: « L'obligation est envers I'é¢tre humain comme tel et non envers la personne
jJuridique » (S. Weil, 1943, p. 37). Cette distinction est fondamentale pour
penser une justice plus humaine, car elle recentre la réflexion non sur les
statuts ou les identités reconnues par I'Etat, mais sur la souffrance réelle des
individus. Dans cette optique, une politique de justice fondée sur I'éthique
weilienne consisterait a reconnaitre la primauté de I'humain en détresse,
indépendamment de son appartenance politique, ethnique ou sociale.

Transposée a la gestion des conflits en Afrique, cette conception
implique une profonde réforme des institutions judiciaires et des dispositifs
de médiation. Il ne s’agit pas uniquement de punir ou d’arbitrer selon des
regles préétablies, mais de reconnaitre dans chaque situation de conflit une
atteinte a une obligation morale fondamentale : celle de ne pas nuire a I'dme
d’autrui. Weil insiste : « Ce qui est sacré, c’est 'homme. Ce n’est pas la
personne, c’est 'homme en tant qu’il est capable d’étre blessé » (S. Weil 1943,
p- 84). Cette sacralité de 'humain invite a une justice restauratrice, attentive
a la réparation des liens sociaux et a la reconnaissance du tort subi.

Des lors, une gestion des conflits véritablement éthique en Afrique
devrait se fonder sur l'obligation de répondre a la vulnérabilité de 'autre, et
non sur la seule recherche de l'ordre public. Cela suppose une formation
morale des acteurs judiciaires et politiques, une écoute des victimes, et une
volonté sincére de réconciliation. C'est a cette condition que la justice cessera
d’étre pergue comme un instrument de domination, pour devenir un acte de
responsabilité partagée envers I'humain. Mais pour y parvenir, il faut
s’enraciner permanemment dans une culture de réconciliation.

212



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

3.3. Enracinement, mémoire et réconciliation

Dans une Afrique marquée par des conflits récurrents, la question de la
réconciliation ne peut étre abordée sans une réflexion sur I'enracinement et la
mémoire. Dans L’Enractnement, Simone Weil insiste sur le fait que «
I'enracinement est peut-étre le besoin le plus important et le plus méconnu de
I’dme humaine » (S. Weil, 1949, p. 9). Ce besoin ne renvoie pas seulement a
I'appartenance a un territoire ou a une tradition, mais a une inscription dans
une histoire collective reconnue et respectée. En ce sens, 'amnésie politique
ou la falsification des mémoires collectives empéche toute forme de
réconciliation authentique.

Or, nombre de conflits africains trouvent leur origine dans des
blessures historiques non cicatrisées : colonisation, esclavage, génocides,
guerres civiles, etc. Ces violences continuent d’agir en profondeur dans les
consciences individuelles et collectives, car seul 'homme est capable d’étre
blessé parce qu’il est sacré. Dés lors, toute politique de réconciliation doit
commencer par la reconnaissance sincére des souffrances passées, au lieu de
les dissimuler sous des discours de stabilité ou d'unité factices.

L’enracinement véritable suppose donc une politique de la mémoire,
non pas tournée vers la vengeance ou la revendication, mais orientée vers la
compréhension et la réparation. Cette mémoire active est la condition d’une
paix durable, car elle permet de restaurer la dignité des victimes et de
reconstruire les liens sociaux brisés. Il s’agit ici d’entrer dans une logique du
« soin » plutdt que du « controéle ». Weil souligne en ce sens : « Il n’y a de
Justice que 1a ol I'on prend soin des blessures visibles et invisibles » (S. Weil,
1957, p. 82).

Dans cette perspective, la réconciliation en Afrique ne peut étre réduite
a des gestes symboliques ou a des arrangements politiques de circonstance.
Elle nécessite un travail éthique profond : reconnaitre la vérité, écouter les
voix marginalisées, et réhabiliter les mémoires effacées. Comme le montre le
philosophe Paul Riceeur : « La mémoire n’est pas une répétition passive, mais
un acte de justice » (P. Ricoeur, 2000, p. 87). Ce qui signifie que se souvenir
n'est pas simplement reproduire le passé, mais c’est souvent rendre justice a
des personnes ou a des événements oubliés, méprisés ou niés. Cest par
exemple se souvenir des victimes, des injustices, non pour entretenir la haine,

213



FOFANA Madeleine Epouse TOURE — La gestion des conflits socio-politiques ...

mais pour reconnaitre une vérité et construire une mémoire collective juste.
C'est agir avec responsabilité pour faire mémoire de ce qui compte, surtout de
ce qui fut injustement oublié. La mémoire devient alors un devoir éthique et
politique.

Cette approche rejoint I'éthique weilienne qui consiste a accorder
attention, justice et reconnaissance a ce qui est fragile, oublié ou dénié. Cette
vision est partagée par Akindeés qui insiste sur I'importance de la vérité pour
une paix durable. En effet, selon lui : « Sans vérité sur les traumatismes du
passé, toute réconciliation reste superficielle » (F. Akindes, 2004, p. 63). En
d’autres termes, sans mise en lumiére des faits (responsabilités, souffrances,
crimes), la réconciliation devient une fagade. Elle masque les tensions mais ne
résout pas en profondeur.

Ainsi la justice se trouve liée a la mémoire car la reconnaissance
publique des souffrances subies est une réparation morale. Une société ne peut
se reconstruire durablement qu’en faisant face & son passé. L'enracinement
dans une mémoire partagée et assumée ouvre donc la voie a une réconciliation
qui ne soit pas seulement institutionnelle, mais profondément humaine. C'est
en redonnant un sens éthique a I'histoire que les sociétés africaines pourront
reconstruire des communautés politiques capables de dépasser les fractures
du passé.

Conclusion

Les conflits sociopolitiques en Afrique, qu’ils soient électoraux, civils
ou identitaires, reposent sur des causes profondes communes : institutions
fragiles, fractures communautaires et inégalités persistantes. En vue de
résoudre ces conflits qui menacent la stabilité des Etats et compromettent le
développement socio-économique, des négociations politiques ou des
interventions extérieures sont menées mais se soldent le plus souvent par des
échecs. Ces approches classiques de gestion des conflits en Afrique ignorent
les dynamiques locales, les causes structurelles des conflits et les besoins réels
des populations.

Dans ce contexte, I’éthique de Simone Weil, fondée sur I'attention, la
Jjustice impersonnelle et I'enracinement, offre des repéres pour une gestion

214



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

plus humaine, plus inclusive et plus durable des conflits. Elle invite a recentrer
'action politique sur le respect de la dignité humaine.

Références bibliographiques

AKINDES Francis, 2004, Les racines de la crise militaro-politique en Cote
d’Ivorre, Dakar, CODESRIA.

BAYART Jean-Francois, 1989, L’Etat en Afrique : La politique du ventre, Paris,
Fayard.

BOA THIEMELE, Ramses L., 2008, L Tvoirité entre culture et politique, Paris,
L’Harmattan.

BOUTROS-GHALI Boutros, 1992, Agenda pour la paix : diplomatie préventive,
rétablissement et maintien de la paix, New York, Nations Unies.

HANDY Paul-Simon, 2024, 23 juin, « En Afrique, Paris n’a pas su réfléchir
au nouveau contexte géopolitique », Le Monde, disponible sur : [URL],
consulté le 30 septembre 2025.

HONNETH Axel, 2008, Les pathologies de la liberté. Une réactualisation de la
« Philosophie du droit » de Hegel, Paris, La Découverte.

MBEMBE Achille, 2000, De la postcolonie : Essai sur I'imagination politique dans
UAfrique contemporaine, Paris, Karthala.

MAMDANI Mahmood, 2001, Quand les victimes deviennent bourreaux : Essai
sur la violence politique en Afrique, Paris, La Découverte.

NDONG Mamadou, 2013, Conflits armés et sous-développement en Afrique
subsaharienne, Paris, I’ Harmattan.

NZONGOLA-NTALAJA, G., 2002, La démocratie en Afrique: défis et
perspectives, Dakar, CODESRIA.

RICOEUR Paul, 2000, La mémoire, I’histoire, l'oublz, Paris, Editions du Seuil.

ZARTMAN I. William, 2007, La gestion des conflits en Afrique, Diagnostic et
perspectives, Paris, L’Harmattan.

ZOUMENOU David, 2010, Les conflits armés en Afrique : Causes, enjeux et
perspectives de résolution, Dakar, CODESRIA.

WEIL Simone, 1947, Attente de Dieu, Paris, Fayard.

215



FOFANA Madeleine Epouse TOURE — La gestion des conflits socio-politiques ...

WEIL Simone, 1949, L’Enracinement : Prélude a une déclaration des devoirs
envers ['étre humain, Paris, Gallimard.

WEIL Simone, 1950, La personne et le sacré. Paris, Editions du Seuil.

WEIL Simone, 1955, Ecrits de Londres et derniéres lettres, Paris, Gallimard.

WEIL Simone, 1999, La pesanteur et la grice, Ed. Gustave Thibon, Paris.

216



