
Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

199 
 

LA GESTION DES CONFLITS SOCIO-POLITIQUES EN AFRIQUE : 

VERS UNE APPROCHE ÉTHIQUE INSPIRÉE DE SIMONE WEIL  

FOFANA Madeleine épouse TOURÉ 

Université Alassane Ouattara-Bouaké /Côte d’ivoire 

E-mail : mtouremado@gmail.com  

Résumé : Les conflits sociopolitiques en Afrique résultent des causes 

récurrentes : crises électorales, faiblesse des institutions, fractures identitaires 

et inégalités socio-économiques. Les approches classiques de gestion, centrées 

sur les négociations politiques, restent inefficaces car déconnectées des 

réalités locales. Inspiré par l’éthique de Simone Weil, cet article propose une 

gouvernance fondée sur l’attention, l’enracinement et la justice 

impersonnelle, pour une paix durable. Il appelle à repenser les rapports 

politiques à partir de la reconnaissance de la souffrance humaine et du respect 

de la dignité. 

Mots-clés : conflits sociopolitiques ; éthique ; l’attention ; enracinement ; 

justice impersonnelle. 

Abstract: Sociopolitical conflicts in Africa stem from recurring causes: 

electoral crises, weak institutions, identity divides, and socioeconomic 

inequalities. Conventional management approaches, centered on political 

negotiations, remain ineffective because they are disconnected from local 

realities. Inspired by the ethics of Simone Weil, this article proposes a 

governance approach based on care, rootedness, and impersonal justice for 

sustainable peace. It calls for a rethinking of political relationships based on 

the recognition of human suffering and respect for dignity. 

Keywords: sociopolitical conflicts, ethics, care, rootedness, impersonal justice 

Introduction 

L’Afrique contemporaine est le théâtre de nombreux conflits socio-

politiques, souvent enracinés dans des dynamiques historiques, économiques, 

mailto:mtouremado@gmail.com


FOFANA Madeleine Épouse TOURE – La gestion des conflits socio-politiques ... 

_________________________________________________________________ 

200 
 

identitaires ou institutionnelles. La littérature consacrée à ces conflits en 

Afrique est abondante. Des auteurs comme Jean-François Bayart (1989) dans 

L’État en Afrique : La politique du ventre, a analysé les logiques internes du 

pouvoir et les rapports d’intérêts qui alimentent les tensions. Francis Akindès 

(2004), pour sa part, dans Les racines de la crise militaro-politique en Côte d’Ivoire, 

a mis en évidence l’articulation entre fractures sociales, exclusion économique 

et instrumentalisation politique des identités. Qu’ils prennent la forme de 

guerres civiles, de tensions interethniques, de crises électorales ou de 

mouvements sociaux réprimés, ces conflits menacent la stabilité des États, 

affaiblissent le tissu social et compromettent les perspectives de 

développement durable. Face à la persistance de ces crises, les approches 

classiques de gestion (juridiques, militaires ou diplomatiques) montrent leurs 

limites, car elles demeurent souvent inadaptées aux dynamiques et 

contraintes réelles du terrain. C’est ce que semble relever Paul-Simon Handy 

quand il souligne : « les opérations de maintien de paix de l’ONU ou de 

l’Union Africaine sont trop lourdes pour répondre de manière décisive à des 

situations d’insécurité qui impliquent, par exemple, de faire la guerre » (Paul-

Simon Handy, Le monde, 23 juin 2024). Comment sortir de l’impasse ? Cette 

interrogation révèle la nécessité d’explorer des alternatives plus éthiques et 

plus humaines. 

Dans cette perspective, la pensée de Simone Weil, philosophe française 

du XXe siècle, constitue un cadre théorique pertinent pour l’analyse des crises 

sociopolitiques. Son éthique, centrée sur l'attention au réel, la justice 

impersonnelle et le respect inconditionnel de la dignité humaine, fournit des 

principes susceptibles d’éclairer autrement la gestion des conflits. Simone 

Weil ne propose pas un système politique au sens strict, mais une exigence 

morale radicale, apte à interroger les fondements mêmes des rapports de 

pouvoir et des réponses institutionnelles face à la souffrance sociale. 

Dès lors, comment la philosophie éthique de Simone Weil peut-elle 

inspirer une gestion plus juste et efficiente des conflits socio-politiques en 

Afrique ? Telle est la question centrale qui va orienter notre analyse. Quelles 

sont les causes, les enjeux et les limites des approches classiques de gestion 

des conflits socio-politiques en Afrique ? Par ailleurs, quels sont les 

fondements de l’éthique de Simone Weil ? Et quelles sont les perspectives 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

201 
 

d’une gestion des conflits inspirée de cette éthique weilienne ? Pour répondre 

à ces questions, nous adopterons une démarche démonstrative et 

structurerons notre travail en trois parties : la première partie consistera à 

montrer les causes, les enjeux et les limites des approches classiques des 

conflits socio-politiques en Afrique. La deuxième partie nous permettra de 

montrer que l'éthique de Simone Weil se présente comme une philosophie de 

l'attention et de la justice, vertus indispensables au règlement des conflits. Et, 

la troisième partie va consister à montrer que face aux limites des approches 

classiques de gestion des conflits, l’éthique de Simone Weil constitue une 

alternative féconde. 

1. Les conflits socio-politiques en Afrique : causes, enjeux et 

limites des approches classiques 

Les conflits socio-politiques en Afrique se présentent sous des formes 

multiples, allant des crises électorales aux rébellions armées, en passant par 

les tensions communautaires ou les contestations sociales réprimées dans la 

violence. Bien qu'ils diffèrent selon les contextes nationaux, ces conflits 

partagent des caractéristiques structurelles qui en révèlent les causes 

profondes et les dynamiques récurrentes. 

1.1. Causes profondes des conflits socio-politiques  

Les élections, en Afrique, au lieu d’être un facteur de stabilisation, 

deviennent des déclencheurs de crises sociopolitiques majeurs sur le 

continent. Dans la plupart des cas, elles sont considérées comme une lutte 

pour l’accès exclusif aux ressources de l’État. C’est ce qu’exprime Nzongola-

Ntalaja en ces termes : « les élections deviennent des compétitions de survie 

politique plutôt que des instruments de légitimation démocratique » 

(Nzongola-Ntalaja, 2002, p. 87). Autrement dit, les élections sont souvent 

perçues comme un instrument de maintien ou de conquête du pouvoir, parfois 

même au mépris de la volonté populaire. Ce qui engendre des révoltes et des 

protestations, faisant des scrutins le théâtre de violents affrontements entre 

adversaires politiques. Plus grave encore, les résultats sont parfois contestés 

par l’opposition et cela dégénère en violences massives. La crise post-

électorale de 2010 en Côte d’Ivoire illustre bien cette réalité. 



FOFANA Madeleine Épouse TOURE – La gestion des conflits socio-politiques ... 

_________________________________________________________________ 

202 
 

La faiblesse des institutions est aussi l’une des causes les plus 

fréquentes qui compromet la légitimité des processus électoraux et la 

crédibilité des États. Les constitutions sont souvent manipulées pour servir 

des intérêts partisans. À cet effet Francis Akindès, ayant fait une analyse fine 

de la crise ivoirienne affirme ceci : « La scène politique ivoirienne est marquée 

par des manipulations juridiques et constitutionnelles qui provoquent des 

crises récurrentes » (F. Akindès, 2004, p. 32). En effet, entre 1995 et 2000, la 

Côte- d’Ivoire a connu une période marquée par de profondes tensions 

politiques au cours de laquelle les institutions juridiques ont été 

instrumentalisées à des fins partisanes. Il y a eu des manipulations 

constitutionnelles et électorales qui ont fragilisé l’État de droit en 

compromettant ainsi la neutralité des institutions. L’usage de la notion d’« 

ivoirité », par exemple, a servi à exclure certains citoyens de la vie politique. 

Boa Thiémélé ne dit pas le contraire lorsqu’il affirme : « Les circonstances de 

la naissance de ‘l’ivoirité ’politique l’ont dénaturée en instrumentalisant le 

concept de départ » (Boa Thiémélé, 2003, p. 158). Cette instrumentalisation 

des institutions a nourri un sentiment d’injustice, détruit la confiance envers 

l’État et fragilisé les bases de la cohésion nationale. 

Pourtant, Simone Weil dans La personne et le sacré souligne que toute 

société véritablement juste doit aller au-delà de la simple protection des droits 

formels. Elle doit avoir des institutions capables de « discerner et abolir tout 

ce qui, dans la vie contemporaine, écrase les âmes sous l’injustice, le mensonge 

et la laideur » (S. Weil, 1957, p. 87). Ce propos weilien contraste 

profondément avec la situation ivoirienne. Les institutions existantes, loin de 

réduire les fractures sociales, ont souvent contribué à les aggraver. 

À cela s’ajoutent des fractures identitaires (ethniques, religieuses ou 

régionales). Les élites utilisent les ressources de l’État pour rendre services 

aux membres de leurs ethnies ou de leurs régions en vue d’avoir une clientèle 

électorale. Jean-François Bayart parle de « politique du ventre » pour 

désigner cette dynamique où l'État devient un instrument d'accumulation 

personnelle : « L'État devient une ressource que l'on s'approprie, dans une 

économie de prédation organisée par les élites » (J.-F. Bayart, 1989, p. 104). 

Ces pratiques provoquent une fragmentation régionale et compromettent 

l’harmonie sociale. 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

203 
 

Les inégalités économiques et sociales, renforcées par des modèles de 

développement exclusifs, alimentent aussi les frustrations populaires. En 

effet, certaines régions bénéficient d’un développement notable, tandis que 

d’autres restent marginalisées ou insuffisamment prises en compte dans les 

politiques publiques. Les ressources nationales sont inéquitablement 

reparties. La République Démocratique du Congo (RDC), par exemple, 

possède d’immenses ressources naturelles (cuivre cobalt, or, diamant), 

principalement dans l’est du pays (Katanga, Kivu, Uturi). Pourtant, cette 

région, malgré sa richesse, reste marquée par l’instabilité, les conflits armés 

et une pauvreté chronique. Les bénéfices de l’exploitation minière sont 

souvent accaparés par des multinationales, des groupes armés ou des élites 

corrompues, sans réelle redistribution aux populations locales ni aux autres 

régions du pays. 

Ce déséquilibre dans l’accès aux ressources et au développement est 

l’un des facteurs clés des conflits persistants en RDC. C’est ce système 

politique que dénonce Achille Mbembe en ces termes : « la violence est 

constitutive de l'exercice du pouvoir postcolonial, qui se déploie dans un 

double registre de séduction et de terreur » (A. Mbembe, 2000, p. 45). 

Autrement dit, le pouvoir postcolonial est ambigu. Il combine faveur et 

violence pour maintenir son autorité. L’identification des causes des conflits 

ouvre la voie à une analyse des conséquences qu’ils entrainent pour les 

sociétés africaines.  

1.2. Les enjeux pour les sociétés africaines 

Les conflits armés entrainent un effondrement partiel ou total des 

institutions étatiques. Lorsqu’un État entre en crise, ses structures 

administratives, judiciaires et sécuritaires se désagrègent, laissant place à 

l’anarchie. Comme le souligne Bayart, « les crises politiques en Afrique 

mettent en lumière la faiblesse structurelle des institutions et leur incapacité 

à encadrer durablement le pouvoir » (J.-F. Bayart, 2006, p. 45). Cette fragilité 

institutionnelle freine les efforts de reconstruction post-conflit et favorise la 

récurrence des crises. 

De plus, les guerres en Afrique ont un coût humain élevé (morts, 

blessés, déplacés internes et exilés). Ce phénomène engendre les inégalités 



FOFANA Madeleine Épouse TOURE – La gestion des conflits socio-politiques ... 

_________________________________________________________________ 

204 
 

économiques et sociales, renforcées par des modèles de développement 

exclusifs. Selon David Zoumenou, « les conflits internes ont vidé certains 

pays de leurs forces vives, compromettant leur capacité à se reconstruire » (D. 

Zoumenou, 2010, p.87). Cette fuite des cerveaux rend difficile la mise en 

œuvre de politiques publiques efficaces dans l’après-guerre. 

Par ailleurs, les conflits ethniques et communautaires laissent des 

cicatrices profondes au sein des sociétés africaines. Ils exacerbent les 

divisions, installent une culture de la méfiance et compromettent la cohésion 

nationale. Pour Mamdani, « les violences interethniques ne sont pas 

seulement l’effet de la guerre, mais elles deviennent sa matrice durable, 

empêchant toute réconciliation véritable » (M. Mamdani, 2001, p. 123). La 

reconstruction du lien social devient alors un défi majeur pour les États 

africains sortant de crise. 

Aussi les conflits armés ont un impact dévastateur sur l’économie des 

pays africains. Nous notons entre autres effet négatif sur l’économie, la 

destruction des infrastructures, la chute de la production agricole et 

industrielle, baisse des investissements, inflation, etc. Selon Ndong, « les 

conflits plongent les économies africaines dans une récession prolongée, 

réduisant les capacités d’investissement de l’État et décourageant l’initiative 

privée » (M. Ndong, 2013, p.102). Les ressources sont souvent détournées 

vers l’effort de guerre au détriment des secteurs vitaux comme la santé, 

l’éducation ou les services sociaux. 

En outre, les conflits remettent en cause la légitimité des régimes en 

place, surtout lorsqu’ils accèdent ou se maintiennent au pouvoir par la force. 

Cette illégitimité fragilise la démocratie. À cet effet, Mbembe affirme : « Le 

pouvoir politique en Afrique postcolonial souffre d’un déficit de légitimité, 

souvent entretenu par la violence et l’instrumentalisation de l’ethnicité » (A. 

Mbembe, 2000, p.73). Cette crise de légitimité constitue un obstacle majeur à 

la pacification durable et à la consolidation de l’État de droit. 

En somme, les conflits menacent la cohésion sociale et entravent les 

efforts de construction nationale. Ils fragilisent les institutions, provoquent 

des déplacements massifs de populations, détruisent les infrastructures et 

affectent durablement les économies. Francis Akindès ajoute : « Le fossé entre 

gouvernants et gouvernés s'élargit, nourri par la répression, la corruption et 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

205 
 

l'impunité » (F. Akindès, 2004, p. 57). Face à ces dérives, des actions sont 

menées en vue de pacifier l’espace social, mais celles-ci se soldent le plus 

souvent par des échecs.  

1.3. Limites des approches classiques de gestion des conflits 

Les approches classiques de gestion des conflits en Afrique sont 

souvent centrées sur des négociations politiques ou sur des interventions 

internationales. Mais elles sont sérieusement limitées. Ces stratégies 

privilégient généralement les accords de paix formels, sans tenir compte des 

dynamiques locales, des causes structurelles du conflit ni de la participation 

des populations concernées. Elles produisent des solutions de court termes, 

imposées de l’extérieur et sans véritable prise en compte des attentes des 

populations. Comme le souligne Boutros Boutros-Ghali, ancien secrétaire 

général des Nations Unies : « la paix ne saurait être imposées de l’extérieur ; 

elle doit s’enraciner dans la volonté des peuples concernés » (B. Boutros-

Ghali, 1992, p. 12). Pourtant, dans de nombreux cas, les mécanismes de 

résolution adoptés ne tiennent pas compte des réalités socioculturelles, ce qui 

conduit à la fragilité des accords et à la reprise des hostilités. 

En outre, ces approches se limitent souvent à l’arrêt des combats sans 

aborder les facteurs profonds des conflits tels que l’injustice sociale, la 

pauvreté, l’exclusion politique ou encore les rivalités identitaires. C’est 

pourquoi, pour Zartman, « les solutions imposées sans transformations des 

causes profondes du conflit ne font que repousser l’échéance de nouvelles 

violences » (I.W. Zartman, 2007, p. 89). 

Enfin, la dépendance excessive à l’égard d’acteurs extérieurs 

(médiateurs internationaux, ONG, Puissances étrangères) peut entraver la 

souveraineté des États. Par conséquent, les acteurs locaux peuvent ne pas se 

sentir responsables. Cela crée une dynamique de dépendance et d’inefficacité 

à long terme. 

Cette carence des approches classiques légitime la réflexion de Simone 

Weil, pour qui toute action en faveur de la justice véritable doit être enracinée 

dans une attention authentique à l’autre et à sa souffrance. Elle 

écrit : « l’attention, c’est la forme la plus rare et la plus pure de la générosité » 

(S. Weil,1947, p.109). Les mécanismes de résolution des conflits qui négligent 



FOFANA Madeleine Épouse TOURE – La gestion des conflits socio-politiques ... 

_________________________________________________________________ 

206 
 

cette dimension humaine, éthique et spirituelle se réduisent à de simples 

arrangements techniques, déconnectés des réalités vécues par les populations. 

En ce sens, la pacification des sociétés africaines ne saurait être efficace sans 

une écoute profonde des blessures sociales et une volonté sincère de réparer. 

Ainsi, les approches dominantes (militaires, juridiques ou 

diplomatiques) restent limitées. Les accords de paix négociés sans 

participation populaire ne traitent pas les causes profondes. Les interventions 

armées ne garantissent pas une paix durable. Bayart souligne que : « Le 

recours aux normes internationales dans les processus de paix se heurte à une 

absence d'ancrage local » (J.F. Bayart, 1989, p. 143). Il devient alors nécessaire 

de repenser la gestion des conflits à partir d'une approche éthique centrée sur 

l'humain. C'est ce que propose la philosophie de Simone Weil. 

2. L'éthique de Simone Weil : une philosophie de l'attention et de 

la justice 

Philosophe singulière, Simone Weil a développé une pensée éthique 

profondément ancrée dans la réalité humaine. À la croisée de la philosophie, 

de la mystique et de l’engagement politique, son œuvre propose une 

conception de la justice fondée sur l’attention à la souffrance d’autrui, la 

dépersonnalisation de la volonté, et l’obligation morale inconditionnelle. Ces 

principes constituent un éclairage original pour repenser les rapports de 

pouvoir et la résolution des conflits. 

2.1. L’attention comme fondement de l’éthique 

L’éthique de Simone Weil repose sur une exigence fondamentale : 

l’attention à autrui comme condition première de toute justice véritable. Pour 

elle, l’attention n’est pas une simple disposition psychologique, mais un acte 

moral profond, une manière de se décentrer de soi pour accueillir l’autre dans 

sa réalité nue. Elle écrit : « L’attention, à son plus haut degré, est la même 

chose que la prière. C’est la condition de la possibilité de la vérité et de la 

justice » (S. Weil,1947, p. 111). 

Cette conception éthique s’oppose aux formes d’action abstraites ou 

idéologiques qui prétendent transformer la société sans reconnaître la 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

207 
 

souffrance concrète des individus. Dans La personne et le sacré, Weil insiste sur 

le fait que ce n’est pas la notion abstraite de personne qui fonde la dignité 

humaine, mais la capacité à souffrir, et donc à appeler une réponse éthique de 

la part d’autrui : « Le malheur imprime sur l’âme humaine la marque d’un 

esclavage sacré » (S. Weil, 1950, p. 47). En d’autres termes, la souffrance 

extrême laisse une empreinte indélébile sur l’âme. Elle transforme 

profondément l’être humain. La personne porte en elle une blessure, une 

soumission imposée par la souffrance. Néanmoins dans cette épreuve du 

malheur, l’âme peut accéder à une forme de Vérité, de pureté et d’attention 

absolue à autrui et à Dieu. 

L’attention est donc, chez Simone Weil, le fondement d’une éthique 

incarnée, tournée vers les plus vulnérables. Elle ne se contente pas de 

proclamer des droits. Elle exige un regard, une écoute, un accueil silencieux 

de la détresse humaine. Cette posture a une portée politique et sociale forte : 

elle rappelle que toute organisation sociale ou institutionnelle est vaine si elle 

ne repose pas sur cette forme de vigilance intérieure à la détresse d’autrui. 

C’est ce que Simone Weil exprime en ces termes : « L’attention, dirigée avec 

amour sur un être humain, est la chose la plus rare et la plus pure qui soit » 

(S. Weil, 1999, p. 82). L’attention, implique une suspension du moi et une mise 

entre parenthèses de nos désirs de pouvoir. Elle seule permet de percevoir la 

réalité de la souffrance chez autrui. 

Or, les approches classiques de gestion des conflits se résument à des 

accords politiques ou à des interventions diplomatiques impersonnelles. 

Pourtant, la pacification durable des sociétés africaines exige une écoute 

profonde des souffrances vécues par les populations, en particulier celles des 

victimes directes, déplacés, orphelins, femmes violentées, ex-combattants. 

Dès lors, l’attention devient une exigence politique. Il ne suffit pas de signer 

des traités ou d’organiser des élections pour rétablir la paix. Mais il faut 

reconnaître les blessures humaines invisibles : celles que Simone Weil appelle 

« le malheur ». Cela implique la mise en œuvre des procédures ouvertes à 

toutes les parties concernées en vue d’établir une justice réparatrice et de 

reconstruire le lien social à partir du souvenir du malheur. 

 

 



FOFANA Madeleine Épouse TOURE – La gestion des conflits socio-politiques ... 

_________________________________________________________________ 

208 
 

2.2. La Justice comme réponse à la souffrance chez Simone Weil 

Chez Simone Weil, la justice ne se conçoit pas comme une simple 

application de lois ou de principe abstraits, mais comme une réponse concrète 

à la souffrance humaine. Pour elle, l’expérience du malheur constitue la base 

à partir de laquelle doit se fonder toute exigence de justice. Ce malheur n’est 

pas seulement une douleur physique ou psychologique. Il est l’anéantissement 

de la personne, de sa voix, de sa dignité, et même de sa capacité à se faire 

entendre. C’est pourquoi, écrit-elle : « La justice consiste à reconnaître en 

tout être humain quelque chose de sacré, qui est absolument intact dans le 

malheur » (S. Weil, 1950, p. 53). Ce qui signifie qu’il faut fonder la justice sur 

une attitude morale de respect de la personne humaine. Chaque être humain 

a une dignité inaliénable, indépendante de son statut social, de sa force, ou de 

son utilité. Il ne doit pas être traité comme un simple moyen ou un objet, mais 

toujours comme une fin en soi. 

Simone Weil insiste sur l’importance de l’écoute et la réponse au cri de 

celui qui souffre. Ce cri ne réclame pas seulement réparation : il exige d’être 

entendu comme un appel au respect, à la restauration de l’humanité blessée. 

Dans Attente de Dieu, elle affirme que « le respect du malheur est la racine 

de la justice » (S. Weil, 1947, p. 120). En ce sens, rendre justice ne revient pas 

d’abord à juger ou punir, mais à reconnaître la douleur de l’autre, à refuser 

l’indifférence, et à agir pour que cette douleur ne soit ni ignorée ni banalisée. 

Loin d’une conception juridique ou institutionnelle, la justice chez 

Simone Weil est donc éthique et spirituelle. Elle est la traduction pratique de 

l’attention portée à l’autre, en particulier au plus vulnérable. Cette perspective 

renverse la pensée classique selon laquelle c’est la loi qui fonde la justice. Dans 

la conception weilienne, c’est la souffrance humaine qui en appelle à la justice. 

En somme, la justice, chez Simone Weil, repose sur une exigence 

radicale : respecter en tout homme la part d’humanité blessée, au-delà des 

appartenances sociales, ethniques ou politiques. Weil ne fonde pas la justice 

sur un droit subjectif, mais sur une obligation impersonnelle envers le besoin 

de l’autre : C’est ce qu’elle exprime en ces termes : « Le besoin d’âme le plus 

essentiel est celui d’être regardé avec attention par quelqu’un qui n’est pas un 

juge » (S. Weil, 1955, p. 21). Autrement dit, l’âme humaine a besoin d’un 

regard bienveillant qui ne condamne pas, qui est source essentielle de dignité, 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

209 
 

de paix intérieure et d’amour. Elle s’oppose à toute forme de violence 

institutionnalisée et critique les structures sociales qui traitent les individus 

comme des moyens. Dans cette perspective, la justice n’est pas une procédure 

abstraite, mais une vertu incarnée, fondée sur le souci de l’autre, son 

enracinement et le respect de sa dignité. 

2.3. L’enracinement et la dignité humaine : fondement d’un ordre 

social juste 

Simone Weil identifie le besoin d’enracinement comme le « besoin le 

plus important et le plus méconnu de l’âme humaine » (S. Weil, 1949, p.3). 

Par enracinement, elle entend l’inscription de l’être humain dans une réalité 

collective qui le précède et le dépasse (une histoire, une culture, une 

communauté, un territoire). L’enracinement procure à l’individu un sentiment 

de continuité, de légitimité existentielle, et constitue ainsi une condition 

fondamentale de sa dignité. 

En Afrique, nombre de conflits socio-politiques trouvent leur origine 

dans des phénomènes de déracinement qui sont entre autres les déplacements 

de populations, l’urbanisation chaotique, la dislocation des structures 

traditionnelles, la marginalisation identitaire ou culturelle. Ces processus 

provoquent une perte de repères symboliques et sociaux, qui fragilise les liens 

communautaires et alimente les frustrations. La gestion éthique des conflits 

ne peut dès lors faire l’économie d’une réflexion sur les conditions d’un 

enracinement authentique, respectueux de la pluralité culturelle et des 

aspirations des peuples. 

Pour Simone Weil, la dignité humaine ne se réduit pas à une 

abstraction juridique. Elle exige une reconnaissance concrète des besoins de 

l’âme, notamment le besoin d’appartenance, de participation et de sens, c’est-

à-dire l’enracinement. Toute politique de reconstruction post-conflit devrait 

donc viser à réinscrire les individus dans un tissu social signifiant en 

valorisant les langues locales, les traditions juridiques endogènes, et en 

garantissant un cadre de vie stable et juste. C’est en ce sens que 

l’enracinement devient une voie éthique. Il oblige les décideurs à concevoir 

des institutions qui ne soient pas seulement fonctionnelles, mais porteuses de 

justice symbolique et de reconnaissance. 



FOFANA Madeleine Épouse TOURE – La gestion des conflits socio-politiques ... 

_________________________________________________________________ 

210 
 

Par ailleurs, la dignité humaine implique de voir l’autre non comme un 

moyen ou un chiffre, mais comme un être souffrant, porteur d’un besoin de 

justice. Restaurer l’enracinement, c’est donc reconnaître dans chaque être 

humain un sujet de droit, un être digne de respect, et non un simple acteur 

d’un rapport de force. L’enracinement est donc une nécessité car tout être 

humain a besoin d’un lien stable avec une communauté, une culture, une terre, 

pour développer son humanité. Le déracinement, qu’il soit politique, 

économique ou culturel, est une des causes majeures de la violence sociale. Ce 

concept permet de penser les conflits socio-politiques non pas seulement 

comme des affrontements d’intérêts, mais comme des symptômes d’une 

privation d’enracinement et de reconnaissance. 

3. Vers une gestion des conflits en Afrique fondée sur l’éthique 

weilienne 

Face aux limites des approches classiques de gestion des conflits, 

l’éthique de Simone Weil constitue une alternative féconde. En mettant 

l’accent sur l’attention, la justice impersonnelle et le respect de la dignité 

humaine, cette philosophie propose une refondation éthique des rapports 

sociaux et politiques. Appliquée au contexte africain, elle ouvre des pistes 

pour une gouvernance plus humaine et une résolution des crises plus 

enracinée dans les réalités vécues. 

3.1. De la logique de puissance à une politique de l’attention 

La gestion des conflits en Afrique demeure profondément marquée par 

une logique de puissance, où l’autorité s’exerce selon des rapports de force 

plutôt qu’à travers le dialogue et la justice. Cela se traduit par la 

marginalisation des groupes minoritaires, la répression des voix dissidentes 

et l’instrumentalisation de l’État pour le maintien de privilèges. Or, comme 

l’affirme Simone Weil, « la force est ce qui fait de quiconque lui est soumis 

une chose » (S. Weil,1940, p. 45). Appliquée au champ politique, cette 

remarque met en évidence les dangers d’une gouvernance fondée 

exclusivement sur la domination. 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

211 
 

À l’opposé de cette logique, Weil propose une éthique de l’attention, 

conçue comme une forme de disponibilité intégrale à autrui. L’attention n’est 

pas simple bienveillance, elle est une exigence spirituelle et intellectuelle qui 

engage profondément l’être. Elle est selon Weil une attitude généreuse envers 

autrui. Au plan politique, Cette attitude attentionnelle invite à reconsidérer 

les modes de résolutions des conflits en Afrique. Elle suppose que les 

dirigeants et les institutions doivent être capables d’écouter les besoins 

concrets des populations, surtout des plus vulnérables, au lieu de chercher à 

les manipuler. Ils doivent éviter d’imposer des solutions verticales dictées par 

des intérêts partisans ou internationaux : accords de partage du pouvoir, 

interventions armées ou sanctions internationales. Ces stratégies négligent 

souvent les expériences concrètes des populations, leur mémoire de la 

violence et leur besoin de reconnaissance. 

L’éthique de Simone Weil invite à renverser cette perspective. Pour 

elle, toute action politique authentique doit commencer par l’écoute 

silencieuse de la souffrance : « Il faut aimer la vérité plus que soi-même pour 

pouvoir percevoir ce qui fait souffrir les autres » (S. Weil, 1999, p. 89). Une 

gestion éthique des conflits impliquerait donc de donner la parole aux 

victimes. Il s’agit de construire une politique de l’écoute, fondée sur la 

reconnaissance de la dignité humaine car « Le respect de l’âme humaine est la 

chose la plus importante au monde » (S. Weil,1943, p. 27). Cela suppose la 

mise en place des mécanismes participatifs, transparents et équitables, capable 

de prendre en compte la pluralité des mémoires et des souffrances. 

En fin de compte, substituer à la logique de puissance une politique de 

l’attention revient à fonder la paix non sur la domination, mais sur la justice, 

la reconnaissance et la responsabilité. Bien éloigné d’une simple vision 

abstraite, cette orientation constitue une réponse éthique et réaliste aux défis 

récurrents des sociétés africaines postcoloniales dans la mesure où elle 

cherche à restaurer le lien social par l’écoute, et non par la contrainte. C’est 

une forme de justice fondée sur l’obligation morale. 

3.2. Une justice fondée sur l'obligation morale 

La justice, dans le contexte africain contemporain, est souvent 

envisagée à travers le prisme du droit positif et des intérêts politiques 



FOFANA Madeleine Épouse TOURE – La gestion des conflits socio-politiques ... 

_________________________________________________________________ 

212 
 

dominants. Cette vision institutionnelle tend à privilégier la légalité formelle 

au détriment de la légitimité éthique. Ce qui contribue à la méfiance des 

citoyens envers les mécanismes étatiques de résolution des conflits. Or, 

comme l’indique Simone Weil, « Le droit ne peut être respecté que s’il s’adosse 

à une obligation morale » (S. Weil,1943, p. 35). Autrement dit, la justice 

véritable ne saurait se réduire à une simple conformité à la loi, au risque de se 

transformer, comme l’indique Honneth, en une pathologie du juridique, c’est-

à-dire en une perversion de sa vocation émancipatrice. Elle doit s’enraciner 

dans une exigence intérieure d’attention et de respect envers l’être humain. 

Pour Weil, l’obligation morale précède le droit. Elle affirme clairement 

: « L’obligation est envers l’être humain comme tel et non envers la personne 

juridique » (S. Weil,1943, p. 37). Cette distinction est fondamentale pour 

penser une justice plus humaine, car elle recentre la réflexion non sur les 

statuts ou les identités reconnues par l’État, mais sur la souffrance réelle des 

individus. Dans cette optique, une politique de justice fondée sur l’éthique 

weilienne consisterait à reconnaître la primauté de l’humain en détresse, 

indépendamment de son appartenance politique, ethnique ou sociale. 

Transposée à la gestion des conflits en Afrique, cette conception 

implique une profonde réforme des institutions judiciaires et des dispositifs 

de médiation. Il ne s’agit pas uniquement de punir ou d’arbitrer selon des 

règles préétablies, mais de reconnaître dans chaque situation de conflit une 

atteinte à une obligation morale fondamentale : celle de ne pas nuire à l’âme 

d’autrui. Weil insiste : « Ce qui est sacré, c’est l’homme. Ce n’est pas la 

personne, c’est l’homme en tant qu’il est capable d’être blessé » (S. Weil 1943, 

p. 34). Cette sacralité de l’humain invite à une justice restauratrice, attentive 

à la réparation des liens sociaux et à la reconnaissance du tort subi. 

Dès lors, une gestion des conflits véritablement éthique en Afrique 

devrait se fonder sur l’obligation de répondre à la vulnérabilité de l’autre, et 

non sur la seule recherche de l’ordre public. Cela suppose une formation 

morale des acteurs judiciaires et politiques, une écoute des victimes, et une 

volonté sincère de réconciliation. C’est à cette condition que la justice cessera 

d’être perçue comme un instrument de domination, pour devenir un acte de 

responsabilité partagée envers l’humain. Mais pour y parvenir, il faut 

s’enraciner permanemment dans une culture de réconciliation. 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

213 
 

3.3. Enracinement, mémoire et réconciliation 

Dans une Afrique marquée par des conflits récurrents, la question de la 

réconciliation ne peut être abordée sans une réflexion sur l’enracinement et la 

mémoire. Dans L’Enracinement, Simone Weil insiste sur le fait que « 

l’enracinement est peut-être le besoin le plus important et le plus méconnu de 

l’âme humaine » (S. Weil, 1949, p. 9). Ce besoin ne renvoie pas seulement à 

l’appartenance à un territoire ou à une tradition, mais à une inscription dans 

une histoire collective reconnue et respectée. En ce sens, l’amnésie politique 

ou la falsification des mémoires collectives empêche toute forme de 

réconciliation authentique. 

Or, nombre de conflits africains trouvent leur origine dans des 

blessures historiques non cicatrisées : colonisation, esclavage, génocides, 

guerres civiles, etc. Ces violences continuent d’agir en profondeur dans les 

consciences individuelles et collectives, car seul l’homme est capable d’être 

blessé parce qu’il est sacré. Dès lors, toute politique de réconciliation doit 

commencer par la reconnaissance sincère des souffrances passées, au lieu de 

les dissimuler sous des discours de stabilité ou d’unité factices. 

L’enracinement véritable suppose donc une politique de la mémoire, 

non pas tournée vers la vengeance ou la revendication, mais orientée vers la 

compréhension et la réparation. Cette mémoire active est la condition d’une 

paix durable, car elle permet de restaurer la dignité des victimes et de 

reconstruire les liens sociaux brisés. Il s’agit ici d’entrer dans une logique du 

« soin » plutôt que du « contrôle ». Weil souligne en ce sens : « Il n’y a de 

justice que là où l’on prend soin des blessures visibles et invisibles » (S. Weil, 

1957, p. 82). 

Dans cette perspective, la réconciliation en Afrique ne peut être réduite 

à des gestes symboliques ou à des arrangements politiques de circonstance. 

Elle nécessite un travail éthique profond : reconnaître la vérité, écouter les 

voix marginalisées, et réhabiliter les mémoires effacées. Comme le montre le 

philosophe Paul Ricœur : « La mémoire n’est pas une répétition passive, mais 

un acte de justice » (P. Ricoeur, 2000, p. 87). Ce qui signifie que se souvenir 

n’est pas simplement reproduire le passé, mais c’est souvent rendre justice à 

des personnes ou à des évènements oubliés, méprisés ou niés. C’est par 

exemple se souvenir des victimes, des injustices, non pour entretenir la haine, 



FOFANA Madeleine Épouse TOURE – La gestion des conflits socio-politiques ... 

_________________________________________________________________ 

214 
 

mais pour reconnaître une vérité et construire une mémoire collective juste. 

C’est agir avec responsabilité pour faire mémoire de ce qui compte, surtout de 

ce qui fut injustement oublié. La mémoire devient alors un devoir éthique et 

politique. 

Cette approche rejoint l’éthique weilienne qui consiste à accorder 

attention, justice et reconnaissance à ce qui est fragile, oublié ou dénié. Cette 

vision est partagée par Akindès qui insiste sur l’importance de la vérité pour 

une paix durable. En effet, selon lui : « Sans vérité sur les traumatismes du 

passé, toute réconciliation reste superficielle » (F. Akindès, 2004, p. 63). En 

d’autres termes, sans mise en lumière des faits (responsabilités, souffrances, 

crimes), la réconciliation devient une façade. Elle masque les tensions mais ne 

résout pas en profondeur. 

Ainsi la justice se trouve liée à la mémoire car la reconnaissance 

publique des souffrances subies est une réparation morale. Une société ne peut 

se reconstruire durablement qu’en faisant face à son passé. L’enracinement 

dans une mémoire partagée et assumée ouvre donc la voie à une réconciliation 

qui ne soit pas seulement institutionnelle, mais profondément humaine. C’est 

en redonnant un sens éthique à l’histoire que les sociétés africaines pourront 

reconstruire des communautés politiques capables de dépasser les fractures 

du passé. 

Conclusion 

Les conflits sociopolitiques en Afrique, qu’ils soient électoraux, civils 

ou identitaires, reposent sur des causes profondes communes : institutions 

fragiles, fractures communautaires et inégalités persistantes. En vue de 

résoudre ces conflits qui menacent la stabilité des États et compromettent le 

développement socio-économique, des négociations politiques ou des 

interventions extérieures sont menées mais se soldent le plus souvent par des 

échecs. Ces approches classiques de gestion des conflits en Afrique ignorent 

les dynamiques locales, les causes structurelles des conflits et les besoins réels 

des populations. 

Dans ce contexte, l’éthique de Simone Weil, fondée sur l’attention, la 

justice impersonnelle et l’enracinement, offre des repères pour une gestion 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

215 
 

plus humaine, plus inclusive et plus durable des conflits. Elle invite à recentrer 

l’action politique sur le respect de la dignité humaine. 

--------------------------------------------- 

Références bibliographiques 

AKINDÈS Francis, 2004, Les racines de la crise militaro-politique en Côte 

d’Ivoire, Dakar, CODESRIA. 

BAYART Jean-François, 1989, L’État en Afrique : La politique du ventre, Paris, 

Fayard. 

BOA THIÉMÉLE, Ramsès L., 2003, L’Ivoirité entre culture et politique, Paris, 

L’Harmattan. 

BOUTROS-GHALI Boutros, 1992, Agenda pour la paix : diplomatie préventive, 

rétablissement et maintien de la paix, New York, Nations Unies. 

HANDY Paul-Simon, 2024, 23 juin, « En Afrique, Paris n’a pas su réfléchir 

au nouveau contexte géopolitique », Le Monde, disponible sur : [URL], 

consulté le 30 septembre 2025. 

HONNETH Axel, 2008, Les pathologies de la liberté. Une réactualisation de la 

« Philosophie du droit » de Hegel, Paris, La Découverte. 

MBEMBE Achille, 2000, De la postcolonie : Essai sur l’imagination politique dans 

l’Afrique contemporaine, Paris, Karthala. 

MAMDANI Mahmood, 2001, Quand les victimes deviennent bourreaux : Essai 

sur la violence politique en Afrique, Paris, La Découverte. 

NDONG Mamadou, 2013, Conflits armés et sous-développement en Afrique 

subsaharienne, Paris, L’Harmattan. 

NZONGOLA-NTALAJA, G., 2002, La démocratie en Afrique : défis et 

perspectives, Dakar, CODESRIA. 

RICOEUR Paul, 2000, La mémoire, l’histoire, l’oubli, Paris, Éditions du Seuil. 

ZARTMAN I. William, 2007, La gestion des conflits en Afrique, Diagnostic et 

perspectives, Paris, L’Harmattan. 

ZOUMENOU David, 2010, Les conflits armés en Afrique : Causes, enjeux et 

perspectives de résolution, Dakar, CODESRIA. 

WEIL Simone, 1947, Attente de Dieu, Paris, Fayard. 



FOFANA Madeleine Épouse TOURE – La gestion des conflits socio-politiques ... 

_________________________________________________________________ 

216 
 

WEIL Simone, 1949, L’Enracinement : Prélude à une déclaration des devoirs 

envers l’être humain, Paris, Gallimard.  

WEIL Simone, 1950, La personne et le sacré. Paris, Éditions du Seuil. 

WEIL Simone, 1955, Écrits de Londres et dernières lettres, Paris, Gallimard. 

WEIL Simone,1999, La pesanteur et la grâce, Éd. Gustave Thibon, Paris. 


