Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

LE SILENCE INNOCENT OU LA PAROLE VIOLENTE DU
PHILOSOPHE (E)VEILLEUR DANS LA CITE

SAWADOGO Jean Désiré
Université Saint Thomas d’Aquin (USTA) - BURKINA FASO
E-mail : jsdesire25(@gmazil.com

Soumission : 30/10/2025 Acceptation : 16/12/2025

Résumé : De facon générale, le philosophe semble étre une figure sinon
rejetée, du moins incomprise dans la société. On a la vague impression qu’il
ne répond pas efficacement aux défis auxquels I'humanité est constamment
confrontée. Sa figure semble étre devenue figée, académique ou, pire
encore, presque inutile | La philosophie, jadis en bonne place sur 'échelle
des sciences humaines, semble ne plus jouer un roéle important dans la vie
des hommes, reléguant le philosophe au rang d’une personne sujette a des
railleries. Et pourtant, le philosophe est plus que nécessaire dans la société,
car il lui revient d’éclairer et de défendre I'humanité dans ses heures
sombres. Mais force et de reconnaitre qu’il ne jouit pas partout de 'estime
qui devrait lui étre due. C’est ainsi que nous avons voulu cerner les vrais
contours de son identité et de sa responsabilité dans la société. L'idée n’est
pas de faire a tout prix la propagande du philosophe, mais plutot de le
présenter tel qu’il est —ou devrait étre —dans la cité des hommes. Il devrait
représenter une figure mesurée et pondérée aussi bien dans ses silences
que dans ses paroles. Il devrait reconnaitre le bon moment pour parler ou
pour se taire. Il devrait savoir choisir entre l'innocence d’un silence
conscient et assumé, et I'impact d’une parole pesée et engagée. C'est ainsi
que se présente le philosophe dans sa réalité, mais aussi dans sa
complexité : un veilleur et un éveilleur dans la cité.

Mots-clés : éducation ; identité ; philosopher ; responsabilité ; société.

Abstract : Generally, the philosopher seems to be a figure who is, either
rejected, at least misunderstood in the society. We have the impression
that that he doesn’t respond effectively to the challenges that humanity is
constantly facing. The true figure of the philosopher seems to have become

29


mailto:jsdesire25@gmail.com

SAWADOGO Jean Désiré — Le silence innocent ou la parole violente du philosophe ...

frozen, academic or almost useless! Philosophy, once highly regarded on
the scale of human sciences, no longer seems to play an important role in
people's lives, relegating the philosopher to the status of a person subject
to ridicule. And yet, the philosopher is necessary in society, as it is their
role to enlighten and defend humanity in its difficult and dark hours.

But we have to admit that they are not universally held in the
esteem they deserve. This is the reason why we wanted to define the true
outlines of her identity and responsibility in society. The idea is not to
promote the philosopher at all costs, but rather to present him as he is —
or should be — in the city of men. He should represent a measured and
balanced figure both in his silences and in his words. He should recognize
the right moment to speak or to remain silent. He should know how to
choose between the innocence of a conscious and assumed silence, and the
impact of a carefully weighed and committed speech. This is how the
philosopher presents himself in his reality, but also in his complexity: a
watchman and an awakener in the city.

Keywords : education; identity; philosophy; responsability ; society.
Introduction

De fagon classique, nous dirons que le réle du philosophe dans la
société consiste, au moyen de la pensée critique, a poser des questions
fondamentales, a analyser des situations concrétes et a animer des débats
publics afin de contribuer a la réflexion sur les valeurs d’une bonne vie et
d’une société juste. Mais cette vision sur 'identité et la place du philosophe
dans la société n’est pas clairement admise et assumée par tous et partout.
En effet, selon une certaine idée communément admise, le philosophe, dans
la société, pose des questions de fond et souléve des problématiques
importantes sur la maniére dont les hommes peuvent et doivent mener
leur vie en acquérant des connaissances, en s’assurant de leur valeur. Le
tout en vue d’une vie bienheureuse dans la société. Voila des tiches d'une
extréme importance, tant pour l'individu que pour la société dans son
ensemble. En effet, qui ne voudrait pas écouter une personne imbibée de
sagesse et apprendre d’elle ? Qui ne souhaiterait pas avoir une étoile

30



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

scintillant a son firmament qui I'éclaire et lui permet de s’orienter quand
tout est sombre tout autour ?

Cependant et malgré ces caractérisations que nous venons
d’esquisser du philosophe, nous reconnaissons qu’il n’est pas celui qui est
le plus compris et le plus accepté dans le quotidien de nos sociétés. Et pour
cause : il n'est pas rare de poser une simple question a un philosophe et de
recevoir une réponse plus obscurcissante qu’éclairante parce vague,
incompréhensible ou peu convaincante. De telles réponses peuvent avoir
des significations importantes pour le philosophe lui-méme en raison de
son identité et de sa personnalité, mais elles peuvent ne pas apporter
grand-chose a « monsieur tout le monde ». Alors, la figure du philosophe
demeure floue, biaisée et problématique dans la société.

Finalement, ou se situe et se place le philosophe dans la société ?
Pour sir, il ne devrait pas seulement étre le spécialiste des questions
compliquées, cette figure mystérieuse ou éclectique de la société qui se met
en retrait des autres en tablant sur le co6té « méta » des choses ! Il ne
devrait pas non plus étre ’homme des idées et des idéologies vagues sans
impact direct sur la vie des hommes. Le philosophe devrait plutot étre
I'homme du milieu, de la juste mesure et de I'équilibre délicat, qui se tait
quand cela convient, et parle quand il le faut. Il doit étre 'homme placé
entre I'innocence du silence et la violence de la parole; il doit étre le
veilleur et I'éveilleur dans la cité.

Nous voulons dans cet écrit esquisser les grandes lignes de la tache
et de la place du philosophe dans la société. Nous voulons ainsi démystifier
et dédramatiser la figure et 'image du philosophe dans la société, car la
figure du philosophe est presque toujours « coincée » entre critique et
tolérance, satisfaction et incompréhension, rejet et dépit. Nous voulons
essayer de répondre & une série de questions simples et basiques adressées
au philosophe et portant sur son identité, sa place et son role dans la
société.

Nous voulons donc procéder de fagon descriptive, en ciblant
quelques traits de I'identité et de la responsabilité du philosophe, et ce en
partant de nos observations, de nos expériences et de nos lectures. Nous
cernerons d’abord le philosophe en tant que figure jetant un regard
différent sur la société mais sans aucune indiftérence. Nous considérerons

31



SAWADOGO Jean Désiré — Le silence innocent ou la parole violente du philosophe ...

ensuite le philosophe aux prises avec des préjugés et des pesanteurs dans
la société. Nous terminerons enfin par la figure du philosophe au-dessus
de la mélée et a l'avant-garde de la tiche éducative. Ce qui fondera
finalement la thématique de notre écrit : le philosophe comme un veilleur
et un éveilleur de conscience dans la cité des hommes.

1. Le philosophe : un regard différent mais sans indifférence

« Homo sum, humani nihil a me alienum puto », ce qui se traduit par «
je suis humain, rien de ce qui est humain ne m'est étranger ». Cette phrase
est attribuée au dramaturge romain Térence dans une scéne de sa comédie
intitulée « Heautontimoroumenos » (traduction : Puni par soi-méme). Voila
une phrase dont le contenu et la portée nous rappellent une des taches
dévolues au philosophe dans la cité: celle de ne se dérober a aucune
occupation ou préoccupation touchant a la vie humaine dans sa richesse et
sa complexité. A la suite du dramaturge romain Térence, c’est comme si le
philosophe pouvait, lui aussi, proclamer : « je suis philosophe, et rien de ce
qui est humain ne m’est étranger ni indiftérent ». En effet, depuis leur
naissance dans l'antiquité grecque jusqu'a la phase actuelle de leur
développement, les philosophes, en vrais sentinelles de l'aurore, ont
toujours vécu dans un monde concret dont ils partagent les occupations et
les préoccupations, des plus élémentaires ou plus fondamentales. I1s sont
donc des étres concrets et incarnés, engagés dans I'histoire des peuples et
des nations auxquels ils appartiennent. Et tout ce qui concerne le monde
dans lequel ils vivent, les concerne aussi, confirmant ce qu'écrivait Hegel
a juste titre : « toute philosophie est fille de son temps » (F. Hegel, 1940,
p- 39). Tout philosophe doit étre la voix de son temps, la voix dans la cité
des hommes ! Ainsi, le philosophe s’insére dans une certaine historicité et
une contextualité qui donnent couleur et valeur a sa tiche.

Cette vérité n’est pas sans rappeler une autre affirmation devenue
céleébre dans le milieu chrétien ; c’est une affirmation tirée du Concile
Vatican II, précisément de la Constitution Pastorale « Gaudium et Spes »
sur I'Eglise dans le monde de ce temps, ot il est écrit : « La joie et I'espérance,
la douleur et l'angoisse des hommes d'aujourd'hui, en particulier des
pauvres et des aftligés de toutes sortes, sont aussi la joie et I'espérance, la
douleur et 1'angoisse des disciples du Christ. Et il n'y a rien de vraiment

32



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

humain qui ne trouve pas son écho dans leur cceur » (Gaudium et Spes,
n°1). Le philosophe doit donc étre les yeux et les oreilles, le nez et la
bouche de la cité et de la société de son temps. Dans un monde ot les droits
et les devoirs des uns et des autres sont affirmés avec force et conviction,
le philosophe ne peut pas se dérober a certains devoirs de parole ou de
silence selon les circonstances et les nécessités. En effet, s’il se tait alors
qu’il doit parler, il aura manqué a son devoir d’étre une voix qui appelle et
interpelle avec autorité. Et s'il parle alors qu’il doit garder le silence, il
aura manqué a sa responsabilité d’étre un homme sage et prudent. La
conséquence en est que le philosophe est constamment appelé a se placer
entre l'innocence du silence (parce quil ne veut pas se prononcer
ouvertement) et la violence de la parole (parce qu’il prend parti pour ou
contre, en engageant sa parole). Dans un cas, le philosophe peut étre vu
comme un démissionnaire et un irresponsable - du fait de son silence - et
dans l'autre cas, comme un dérangeur et un perturbateur de la paix, de la
quiétude et de la sécurité tant recherchées par les hommes.

En réalité, les hommes aiment et cherchent la paix, la sécurité et la
tranquillité malgré une ambiance générale de soucis et d'inquiétudes. En
effet, si nous lisons la presse écrite, si nous écoutons la radio, si nous
regardons la télévision, si nous consultons les réseaux sociaux, nous
pouvons nous rendre compte a quel point les gens sont marqués par des
inquiétudes diverses : inquiétude de la maladie, inquiétude du manque
d’emploi, inquiétude de l'argent qui ne suffit jamais, inquiétude de
I'éducation, de la scolarisation et de l'avenir des enfants. Beaucoup
s'inquiétent de leur sécurité personnelle ou de celle de leurs familles ; c'est
pourquoil ceux qui en ont les moyens souscrivent a des assurances. Les
voitures, de plus en plus modernes, sont équipées d'airbags ou de systéme
ABS! pour une meilleure protection ; les banques surtout et certaines
boutiques ou maisons sont munies quelques fois d’alarmes ou de caméras
surveillance. Tout cela atteste que les gens veulent vivre dans une certaine
paix et sécurité. Toutefois, 'histoire humaine est jalonnée et marquée de
guerres fratricides menagant la paix et la sécurité : depuis les guerres de
religions en Europe au XVIéme siécle jusqu'a la récente guerre entre Russes

1 ABS : de I'allemand « Antiblockiersystem », c’est-a-dire « systéme antiblocage de roues »
qui limite le blocage des roues et évite le dérapage en cas de freinage intense.

33



SAWADOGO Jean Désiré — Le silence innocent ou la parole violente du philosophe ...

et Ukrainiens (depuis 2014 jusqu’a aujourd’hui), en passant par le conflit
entre Israéliens et Palestiniens depuis des années, les massacres entre
Serbes et Croates durant la guerre de Bosnie (1992-1995), entre Hutus et
Tutsis au Rwanda durant le génocide de 1994 (avril-juillet 1994), le conflit
syrien (de 2011 a 2024), le conflit au Soudan, la guerre en Ethiopie,
notamment dans la région du Tigré opposant troupes gouvernementales
et rebelles, la guerre civile en Haiti, etc. On a I'impression que la planéte
Terre brile en ses quatre (4) coins et que tant de guerres et de tragédies
viennent gacher et menacer cette paix et cette sécurité tant désirées des
hommes ! Combien de crises géopolitiques et combien de coups du sort
affectent le bonheur et la sécurité des hommes ainsi que leur aspiration a
une vie bonne, épanouie et tranquille ? Tout cela ne peut laisser le
philosophe indifférent car il est aussi un humain et rien de ce qui est
humain ne peut le laisser indiftérent.

Faut-il alors en conclure que le philosophe est 'homme sur tous les
fronts de la condition humaine ? Ce serait peut-étre lui confier plus de
responsabilités qu’il ne pourrait en assumer réellement ! Mais une réalité
demeure : le philosophe, en tant que tel, est comme un homme a tout faire
pour refaire la cité, la société, 'humanité. Et dans le souci de tout faire, il
lui arrive aussi de défaire par moment, de déconstruire, de secouer les
branches de 'arbre social pour en faire tomber les fruits déja mirs ou les
fruits avariés afin de permettre aux fruits encore prometteurs de continuer
a marir dans de bonnes conditions. Ainsi, il peut user parfois de la violence
de sa parole pour faire entendre raison. C'est pourquoi le philosophe ne
peut pas se cantonner dans le confort d’une neutralité de paroles ou d’actes.
I1 est plutdt appelé a descendre dans I'agora social, dans 'aréne des débats
et des actions a mener dans la société pour que la vie sociale évolue dans
le sens du bien ou du mieux. C’est la raison pour laquelle il ne devrait pas
avoir peur de porter le fardeau de la responsabilité aussi bien dans ses
paroles que dans ses actes, d’autant plus que ce fardeau, si lourd soit-il,
porte aussi la marque du devoir du philosophe comme veilleur dans la cité
et comme éveilleur des consciences. Méme si cela lui pése, le philosophe
doit porter fierement ce fardeau qui légitime sa place dans la société car
«l'absence totale de fardeau fait que I'étre humain devient plus léger que
lair, qu’il s’envole [..7], qu’il n’est plus qu'a demi réel et que ses

34



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

mouvements sont aussi libres qu'insignifiants » (M. Kundera, 1987, p. 13).
Ainsi, le philosophe, penseur éveillé dans la société et dans son milieu, doit
méme étre prét a ramer a contre-courant des idées communément admises
pour ne pas se laisser emporter a la dérive du silence, de I'inaction ou de la
compromission. C'est ainsi que le philosophe ne doit pas avoir peur d’aller
en croisiere contre toutes sortes de préjugés et de pesanteurs. Car une telle
peur de la part du philosophe dans la société serait une attitude qui « trahit
la profonde perversion morale inhérente a un monde fondé essentiellement
sur l'inexistence du retour, car dans ce monde-la tout est d’avance
pardonné et tout y est cyniquement permis » (M. Kundera, 1987, p. 12).

2. Le philosophe face aux préjugés et aux pesanteurs sociales

On peut se demander si le philosophe doit descendre dans la mélée
et l'aréne socio-politique ou plutdt rester a distance. En réalité, dans les
combats sociaux a mener, le philosophe doit nécessairement prendre
position mais en sachant qu’il n’est jamais 'homme de la pensée unique et
unidirectionnelle. Voltaire ne disait-il pas que « je ne suis pas d’accord avec
ce que vous dites, mais je me battrai pour que vous ayez le droit de le
dire »??  Cette phrase est souvent citée pour légitimer la liberté
d’expression qui doit étre reconnue et défendue autant que possible. Ainsi
donc, le philosophe ne doit pas se réfugier sous l'arbre confortable du
silence et sous le fallacieux prétexte de rechercher la paix et la tranquillité
dans la société mais en ne faisant rien. Ce serait manquer a sa
responsabilité de veilleur social et déveilleur de consciences. Le
philosophe doit ainsi avoir la parole libre, oser appuyer parfois la ot ¢a fait
mal et trouver méme a redire 14 ol tout le monde voit et pense que ¢a va
de soi. Dans cette perspective, nous pouvons comprendre E. Morin
lorsqu’il écrit : « je vis de plus en plus avec la conscience et le sentiment
de la présence de I'inconnu dans le connu, de I'énigme dans le banal, du

2 Cette citation, communément attribuée a Voltaire, serait, en réalité, d’'une autre personne,
notamment de S. G. Tallentyre (de son vrai nom Evelyn Beatrice Hall) dans son ouvrage
The Friends of Voltaire, Londres, 1906, p. 199 ol il est écrit : « I disapprove of what you say,
but I will defend to the death your right to say it » (je désapprouve ce que vous dites, mais je
défendrai Jusqu'a la mort votre droit de le dire »
(https://www.gutenberg.org/cache/epub/56618/pg56618-images.html/) [21.11.2025).

35


https://www.gutenberg.org/cache/epub/56618/pg56618-images.html/

SAWADOGO Jean Désiré — Le silence innocent ou la parole violente du philosophe ...

mystére en toutes choses et, notamment, des avancées du mystére en
toutes avancées de la connaissance » (E. Morin, 2017, p. 15).

Pour le philosophe en effet, quelque chose de familier ou de banal
qui va de sol peut se transformer en énigme, en objet de réflexion. Ainsi,
on a coutume de dire que le philosophe est celui qui s’arréte 1a ot tout le
monde passe et qui passe 1a ot tout le monde s’arréte. Pour le philosophe,
le mystére peut se trouver partout et nulle part a la fois. Il peut admirer le
monde dans sa splendeur mais il doit aussi relativiser certaines réalités du
monde, par réalisme ou par pragmatisme. E. Morin exprime si bien cette
réalité a sa maniére en écrivant : « n’embellissons pas I'univers en dépit de
ses splendeurs. Ne le rationnalisons pas non plus, malgré ses cohérences,
et voyons aussi ce qui échappe a notre raison » (E. Morin, 2017, p. 13).
Dans I'’humilité et I'ouverture qui devraient le caractériser, le philosophe
doit rester toujours en équilibre sur la balance de ses opinions et de ses
convictions : d’'un c6té en se démarquant d'un esprit de réductionnisme
simpliste et, de l'autre, en se gardant d’un réflexe de généralisation
abusive.

Si le philosophe ne prétend pas toujours étre au-dessus de la mélée,
la philosophie, comme téche du philosophe, ne prétend pas non plus étre
I'accumulation de toutes les connaissances du monde ; cela serait une tache
d’ailleurs inimaginable car personne ne peut récapituler toutes les
connaissances possibles. La philosophie est plutdét leffort constant
d’examiner les rapports intrinséques et les implications réciproques des
connaissances fondées sur la réalité et le sens des éléments de I'univers.
C'est pourquoi la philosophie se base sur les données des sciences pour
avancer dans sa quéte de la connaissance et dans la recherche de la vérité.
C’est comme si la philosophie menait des enquétes sur les conditions de
possibilité et de validité des sciences. Elle pense sur les pensées
scientifiques et va jusqu'a poser des questions abandonnées ou délaissées
par la science. On pourrait donc dire que la philosophie est la science de la
science, le savoir sur le savoir.

Cependant, on a quelques fois envie de se demander ou de
demander : « philosophie ou philosophe, qui es-tu ? ». Selon le commun
des mortels ou le citoyen lambda, la philosophie est cernée comme un
domaine spéculatif qui ne porte pas sur un objet clair et précis. Quant au

36



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

philosophe, il est celui qui « vit dans les nuages », qui prend les choses du
bon co6té, qui essaie de trouver de I'équilibre dans son jugement, qui
s’accommode de toute circonstance dans la vie. Le philosophe est per¢u au
mieux comme un « équilibriste », au pire comme un « élucubrateur » ou
simplement comme un fou qui s’essaie a quelque chose de bizarre ou
d’inutile | En effet, face a l'efficacité et a I'utilité pratique des sciences et
technologies, la philosophie passe pour étre inutile ou, en tout cas,
contreproductif. La conséquence immédiate de ces opinions est qu'on en
arrive a négliger ou a déprécier la pratique de la philosophie, la considérant
comme superflue ou méme dangereuse. Mais en réalité, ces appréhensions
envers la philosophie ne sont-elles pas aussi une certaine reconnaissance
de sa valeur intrinséque ? En tout état de cause, une question cruciale
demeure: a quoi sert vraiment la philosophie ? Nous trouvons une
réponse chez A. Comte-Sponville en ces termes :

Soyons franc : elle [la philosophie] frappe par sa difficulté plutot que par
son agrément. Elle est fatigante, ennuyeuse, angoissante parfois. A tel
point que si, vraiment, elle ne servait a rien, on en déconseillerait la
tentative a tout un chacun. Plutdt qu'un plaisir ou un art, la philosophie
est d'abord un travail. Elle n'est pas que cela. Mais je crois qu'elle est avant
tout un travail, avec tout ce que le travail a de pénible et souvent d'ingrat.
Comme tout travail doit servir a quelque chose, la question devient : a quoi
sert la philosophie ? A-t-elle un enjeu pratique ? Je crois que oui. La
philosophie sert a vivre, simplement. Son but est a mes yeux le bien-vivre
ou le mieux-vivre, c'est-a-dire le bonheur, ou ce qui peut nous en
rapprocher (A. Comte-Sponville, 1989, p. 12).

La philosophie est donc au service de la vie en visant un certain
bonheur. Mais il n’est pas donné a n'importe qui d’oser envisager une vie
sous l'influence de la philosophie. Il faut, pour cela, une certaine audace et
une certaine perspicacité. Et une locution latine nous apprend a juste titre
que « la fortune sourit aux audacieux » (audaces fortuna juvat). En ce sens,
le philosophe est un audacieux, et non un timoré. Et c’est de cette maniére
qu’il pourra « forcer la fortune » et l'infléchir en sa faveur comme le
suggérait déja Machiavel en son temps : « Je crois bien qu’il est préférable
d’étre impétueux que circonspect, car la fortune est femme ; et pour la tenir
soumise, il faut la traiter avec rudesse » (N. Machiavel, 1515, p. 112). Le
philosophe est alors un homme de délicatesse et de convictions qui peut

37



SAWADOGO Jean Désiré — Le silence innocent ou la parole violente du philosophe ...

s’accommoder a toutes les situations et vaincre méme le sort le plus triste.
[1 faudrait donc lui laisser du temps pour qu’il donne, en temps opportun,
la vraie mesure de sa tiche et de ses capacités dans la cité des hommes.
Michel Onfray, un philosophe frangais contemporain, commengait
sa legon inaugurale de philosophie en s’adressant a ses étudiants en ces
termes : « faut-il commencer I'année en brllant votre professeur de
philosophie ? Pas tout de suite. Attendez un peu. Donnez-lui au moins le
temps de faire ses preuves avant de I'envoyer au blcher » (M. Onfray,
2001, p. 15). Ces mots nous rappellent quapprendre a philosopher
demande du temps; c’est une tdche toujours en devenir, une charge
toujours en instance, au-dela de tous les préjugés et des faux procés dont
les philosophes sont objets ou victimes. On ne peut donc occulter la
philosophie, comme on ne peut I'épuiser non plus, car la pensée qui
I'accompagne est toujours une « pensée pensante » qui pense ses progres
mais aussi ses chantiers, qui est consciente de ses forces mais aussi de ses
faiblesses, qui se réjouit de ses découvertes mais qui reste ouverte aussi sur
des sujets en instances. Le philosophe fait donc I'expérience d'un « work
in progress » de la pensée, c’est-a-dire un travail de pensée et de rétlexion
en devenir qui ne pourra jamais épuiser la profondeur de la pensée
pensante, ce qui faisait dire a M. Heidegger (1959, p. 22) que « ce qui donne
le plus & penser est que nous ne pensons pas encore ». Nous avons la une
invitation pressante a toujours penser, donc a toujours philosopher ! Car
la philosophie invite & viser et a miser toujours plus dans la pensée qui
accompagne la découverte des sentiers menant a la connaissance et a la
vérité. La philosophie, & défaut de rendre le philosophe « sage » selon
I'acception grecque de ce mot, le rend au mois changé, averti, déterminé.
Le philosophe se considére comme un pélerin et un amoureux de la
sagesse, et non comme un expert de la vérité. Comme tel, il désire
transformer l'existence et la vie des hommes et non leur insuffler des
compétences techniques et passe-partout. Pour le philosophe, tout homme
qui pense est capable de reconnaitre et de poursuivre la vérité. Pour
Socrate particulierement, considéré comme le pére de la philosophie
classique, la vérité est accessible a tous les hommes dans la mesure ot elle
n'est I'apanage de personne exclusivement. Une position opposée a celle
des penseurs sophistes qui prétendaient, eux, tout connaitre en se

38



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

considérant comme des experts de la connaissance et de la vérité. Par ce
fait méme, 1ls faisaient obstacle a la vérité car 'accession a la connaissance
et a la vérité philosophique exige aussi une certaine humilité, loin des
prétentions des penseurs sophistes qui, eux, se considéraient toujours
comme étant au-dessus de la mélée.

3. Le philosophe comme veilleur dans la cité : au-dessus de la mélée
et a I'avant-garde de I'éducation

Le philosophe est une personne qui ne dort pas dans la société mais
assure plutdt une veille citoyenne. Et comme veilleur dans la cité, le
philosophe est aussi le garant d'une éducation appropriée et destinée a tous
les «enfants de la société » qui portent en eux l'avenir de I'humanité.
« Eduquer un enfant, c’est bAtir une nation », affirme une maxime
africaine. L’ame de 'enfant est comme un ruisseau dont on peut facilement
orienter ou contourner le cours grice a I'éducation qu’il peut recevoir.
Cette tiche éducative incombe prioritairement aux parents, aux
éducateurs et a la société entiére. Malheureusement, force est de constater
que I'éducation devient progressivement le parent-pauvre dans nos société
de plus en plus modernes. Et cela n’est pas sans conséquence sur
I'évolution des meeurs.

Dans un passé récent, les parents étaient plus soucieux de
I'éducation de leurs enfants. Ils mettaient leur point d’honneur a leur
transmettre ce quils ont eux-mémes regu comme éducation. Mais de nos
jours, I'éducation, comme héritage et valeurs a transmettre, s’étiole et pour
cause ; beaucoup de parents ont peu de temps a consacrer a I’éducation de
leur progéniture. La vie professionnelle les accapare et ne laisse que trées
peu de temps pour la vie familiale. En outre, on a I'impression que les
machines et les appareils se sont substitués aux éducateurs classiques des
enfants : internet, la télévision, le téléphone portable, les tablettes et autres
consoles de jeux sont devenus les meilleurs compagnons et les premiers
éducateurs des enfants.

Mais ces appareils et ces nouvelles technologies de I'information et
de la communication peuvent-ils vraiment éduquer un enfant aujourd’hui
pour faire de lui un adulte demain ? Certainement pas, car le résultat est
1a : les enfants sont de plus en plus laissés a eux-mémes par des parents de

39



SAWADOGO Jean Désiré — Le silence innocent ou la parole violente du philosophe ...

plus en plus occupés par le travail et de moins en moins soucieux de
l'avenir de leurs enfants. A cette tendance constatable mais regrettable
s’ajoute la médiocrité de certains éducateurs peu passionnés par leur noble
tache éducative, et parfois méme peu vertueux et exemplaires. Alors qu’il
n'y a pas pire exemple qu'une bonne parole suivie d’'une mauvaise action.
Des éducateurs peu exemplaires, on en trouve de plus en plus dans nos
sociétés, si bien que 'on peut se demander, dans certains cas, si I'éducateur
est vraiment en mesure de montrer I'exemple et d’éduquer un enfant.
Faudrait-il alors que nous entonnions le « requiem » de I'éducation des
enfants qui sont 'avenir de nos sociétés ?

En réalité, un constat s'impose : I'éducation comme cadre privilégié
de transmission des valeurs humaines et sociales a I'enfant est, sinon en
voie de disparition, du moins instance de détérioration, notamment en
Afrique. Et ces enfants de moins en moins bien éduqués aujourd’hui
risquent de n’avoir rien a transmettre demain a leur descendance. Et si
cette chalne d’éducation médiocre se perpétue, il viendra peut-étre un
temps ol 'homme n’aura plus ce supplément d’ame que 'éducation était
censée lui conférer. Quelle(s) société(s) aurons-nous alors ? Il est donc
temps de ne pas garder le silence et de ne pas croiser les bras et regarder
sans rien entreprendre. Le philosophe est alors appelé a faire résonner
I'écho de sa parole et a imposer la force de son exemple. Il rendra ainsi un
si grand service aux enfants.

Les enfants d'aujourd'hui seront les adultes de demain, et demain
doit se construire des aujourd’hui. Alors, c’est deés aujourd’hui et
maintenant qu’il faut inculquer aux enfants des valeurs civiques, le respect
des droits et devoirs des citoyens, 'amour de la patrie et la discipline
propre a des futurs leaders dont auront besoin nos pays en quéte de
progres sur fond de justice, de liberté et solidarité. Dans cette perspective,
nous appréciations a sa juste valeur la nouvelle initiative prise par les
autorités burkinabeé qui ont introduit, a partir de cette année 2025,
I'immersion dite patriotique obligatoire pour tous les nouveaux bacheliers
désirant s’inscrire dans des universités ou des instituts d’enseignement
supérieur public ou privé au Burkina Faso. Selon Zakaria Soré,
coordonnateur national de l'initiative présidentielle pour une éducation de
qualité pour tous,

40



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

la sortie de la premiére promotion des appelés de I'immersion patriotique
traduit la volonté du chef de I'Etat (burkinabé) de placer la jeunesse au
coeur du combat pour la souveraineté, la dignité et la renaissance du
Burkina. Pour lui, I'immersion marque une rupture avec I'’ancien ordre qui
formait des élites détachées de leur peuple. Désormais [ ...7] nous voulons
former des citoyens patriotes, enracinés dans les valeurs de notre pays,
connaissant sa sociologie et son histoire, lucides sur les enjeux
géopolitiques actuels et porteurs de la flamme de la Révolution®.

I n’y arien de tel qu'une éducation patriotique pour forger chez les
jeunes une conscience collective marquée par un engagement civique et
citoyen, les préparant ainsi aux responsabilités qui seront les leurs dans un
futur proche ou lointain. L’éducation doit donc devenir comme un
sacerdoce incompressible assurant et garantissant 'avenir d’une nation. J.
Ki-Zerbo n’avait-il pas raison de nous placer face a une alternative qui, en
réalité, est sans alternative P « Eduquer ou périr» (J. Ki-Zerbo, 1990) ; ce
livre sonne comme un cri d’alarme lancé face a la détérioration progressive
du systéme éducatif africain dans son ensemble. Cette situation nous
interpelle sur la nécessité d’un réajustement et d’'un recentrage du systéme
éducatif en Afrique dont plusieurs penseurs comme Cheikh Hamidou Kane
(L’ aventure ambigué), Abdou Moumouni « L'éducation en Afrique », Amadou
Hampaté Ba (« Aspects de la civilisation africaine, personne, culture, religion »
ou Hannah Arendt (« La crise de la culture ») n'ont cessé de rappeler la
nécessité.

Face a tant de dérives et de manquements constatés dans des
domaines-clés de la vie et du développement de I’Afrique, le philosophe ne
peut pas - et ne doit pas - se murer dans un silence confortablement
innocent qui deviendra finalement coupable parce que signe d’une fragilité
et d’'une démission collectives. Si le penseur ou le philosophe africain
n’occupe pas sa place et ne joue pas son role dans la cité, il est a craindre
que l'intervention d’agents étrangers et extérieurs dans la trame des crises
internes africaines ne vienne mettre a nu, et a la face du monde, les
dysfonctionnements a peine dissimulables d'un continent sous assistance
depuis longtemps. Alors, il faut se décider a passer du silence apparemment
innocent aux paroles fortes, et des paroles fortes a des actions vigoureuses

3 https://www.sidwaya.info/immersion-patriotique-obligatoire-2025-mission-accomplie-
pour-la-premiere-promotion/ [25.11.20257].

41



https://www.sidwaya.info/immersion-patriotique-obligatoire-2025-mission-accomplie-pour-la-premiere-promotion/
https://www.sidwaya.info/immersion-patriotique-obligatoire-2025-mission-accomplie-pour-la-premiere-promotion/

SAWADOGO Jean Désiré — Le silence innocent ou la parole violente du philosophe ...

et audacieuses, en assumant une autonomie claire dans la réflexion et dans
les stratégies de gestion des multiples crises que connait le continent
africain. C'est, somme toute, une responsabilité continentale qui s’impose.
Et sur ce terrain, le philosophe doit étre a I'avant-garde et au-dessus de la
mélée. Décliner cette responsabilité comme penseur ou acteur africain,
c'est laisser les autres venir gérer les problemes de I’ Afrique a la place des
Africains ; c’est, pour les Africains, accepter d’étre piétinés et téléguidés
par des puissances étrangeéres qui traceraient les contours de leur destin et
teraient de ce continent un terrain de luttes, d'influences et d’hégémonies,
plutét quune terre d’autonomie, de décisions responsables et de paix.
L’Afrique ne doit pas devenir un continent marqué par les indifférences
mais plutdt une communauté enrichie par ses diftérences et sa diversité.
C’est la raison pour laquelle le philosophe ou le penseur africain en général
doit se ranger nécessairement dans le bon couloir : il doit étre ’homme de
I'entre-deux : entre I'innocence du silence et la violence de la parole, le
philosophe doit rester comme le veilleur et I'éveilleur dans la cité des
hommes.

Conclusion

Notre objectif dans cet écrit était de changer la fagon dont les gens
pergoivent la philosophie et le philosophe dans la cité. Nous avons essayé
de montrer la place de la philosophie et du philosophe dans la société afin
de démontrer ainsi leur utilité. Plutét que de s’offusquer de ne pas étre
toujours adulé, le philosophe devrait plutdt chercher a étre ce quil doit
étre réellement dans la société : un homme appelé a se taire quand il le faut,
et a parler quand c’est nécessaire. Le philosophe ne devrait donc pas se
plaindre que les gens ne le comprennent et ne I'acclament pas ; il devrait
plutdt parler et agir dans la société, quand les circonstances l'exigent, dans
une posture toujours critique. Et si le philosophe est aussi 'homme de la
pensée critique, il doit montrer comment cette pensée critique pourrait se
traduire concrétement dans la vie pratique.

Sur le plan purement idéologique, certains ont tendance a penser
que la société n'apprécie pas beaucoup la philosophie parce qu'elle remet
tout en question ou voit tout avec un ceil critique et dubitatif. Si ce n’est
pas le cas, on affirme que la philosophie formule de grandes prétentions

42



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

mais obtient moins de résultats concrets que d’autres branches de la
connaissance. Il est vrai, le philosophe remet quelques fois en question la
valeur et le sens de certains concepts fondamentaux de la vie sociale
(démocratie, justice, éducation...), aidant ainsi a approfondir leur
compréhension, tout en pouvant servir aussi de correctif pour d'autres
sciences en mettant en lumiere le décalage qu’il peut y avoir entre les
théories énoncées et les pratiques quotidiennes.

Le philosophe ne vise pas uniquement un idéal pratique ou productif
dans ce sens qu’il doive trouver des réponses pratiques a tout ce qui lui est
soumis comme thématiques et problématiques. Mais méme si le philosophe
n’a pas toujours vocation a trouver des pistes d’applications pratiques, c’est
heureux qu’il existe pour représenter ce qu’il est simplement : un entre-
deux, une figure appelée a jouer un role stabilisateur dans la société. Le
manque d’estime et de considération envers quelque chose résultant
parfois de I'ignorance de la valeur de ce quelque chose, le philosophe et la
philosophie n’échappent pas a cette vérité implacable ; c’est la raison pour
laquelle nous plaidons pour que le philosophe s’investisse et se visibilise
comme tel dans la société. Il est donc invité a descendre de sa tour d'ivoire
pour s'impliquer dans la vie des hommes dans la cité et imposer certains
changements dans la fagon dont il est pergu.

En définitive, la philosophie est pertinente et le philosophe est
investi d’'une mission dans la société ; il faudrait en devenir de plus en plus
conscient. La philosophie et le philosophe sont plus que jamais
nécessaires : entre l'innocence du silence et la violence de la parole, le
philosophe doit étre et rester fidéle a lui-méme : un veilleur et éveilleur
dans la cité. Pas plus que cela, et pas moins que cela non plus : mais juste
cela.

Références bibliographiques

ABDOU Moumouni Diofto, 2019, L'éducation en Afrique, Québec, éditions
Science et bien commun.

ARENDT Hannah, 1972, La crise de la culture, traduit de I'anglais par
Patrick Lévy, Paris, Gallimard.

ASSOUN Paul-Laurent, 2001, L'Ecole de Frangfort, Paris, PUF.

43



SAWADOGO Jean Désiré — Le silence innocent ou la parole violente du philosophe ...

BA Amadou Hampité, 1972, Aspects de la civilisation africaine : personne,
culture, religion, Paris, Présence africaine.

COMTE-SPONVILLE André, 1989, Une éducation philosophique, Paris,
PUF.

HEGEL Georg Wilhelm Friedrich, 1940, Principes de la philosophie

du droit, traduit de I'allemand par André Kaan, Paris, Gallimard.
HEIDEGGER Martin, 1959, Qu’appelle-t-ton penser ? Paris, PUF.

KANE Cheikh Hamidou, 1961, L’aventure ambigué, Paris, Julliard.
KI-ZERBO Joseph, 1990, Eduquer ou périr, Paris, L’Harmattan.
RUNDERA Milan, 1987, L’insoutenable légéreté de I’étre, Paris, Gallimard.
MACHIAVEL Nicolas, 2004, Le prince, Chicoutimi, Editions « Ebooks
libre et gratuits ».

MORIN Edgar, 2017, Connaissance. Ignorance. Mystére, Paris, Fayard.
ONFRAY Michel, 2001, Anti-manuel de philosophie; leons socratiques et
alternatives, Rosny-sous-Bois, Bréal.

TALLENTYRE Stephen G., 1906, The Friends of Voltaire, Londres, Smith,
Elder & Co.

CONCILE VATICAN 11, 1965, Constitution pastorale sur I'Eglise dans le
monde de ce temps — Gaudium et Spes.
https://www.gutenberg.org/cache/epub/56618/pg56618-images.html/
https://www.sidwaya.info/immersion-patriotique-obligatoire-2025-

mission-accomplie-pour-la-premiere-promotion./

44


https://www.gutenberg.org/cache/epub/56618/pg56618-images.html/
https://www.sidwaya.info/immersion-patriotique-obligatoire-2025-mission-accomplie-pour-la-premiere-promotion./
https://www.sidwaya.info/immersion-patriotique-obligatoire-2025-mission-accomplie-pour-la-premiere-promotion./

