
Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

29 
 

LE SILENCE INNOCENT OU LA PAROLE VIOLENTE DU 

PHILOSOPHE (É)VEILLEUR DANS LA CITÉ 

SAWADOGO Jean Désiré  

Université Saint Thomas d’Aquin (USTA) - BURKINA FASO 

E-mail : jsdesire25@gmail.com 

Soumission : 30/10/2025                                        Acceptation : 16/12/2025  

 

Résumé : De façon générale, le philosophe semble être une figure sinon 

rejetée, du moins incomprise dans la société. On a la vague impression qu’il 

ne répond pas efficacement aux défis auxquels l'humanité est constamment 

confrontée. Sa figure semble être devenue figée, académique ou, pire 

encore, presque inutile ! La philosophie, jadis en bonne place sur l’échelle 

des sciences humaines, semble ne plus jouer un rôle important dans la vie 

des hommes, reléguant le philosophe au rang d’une personne sujette à des 

railleries. Et pourtant, le philosophe est plus que nécessaire dans la société, 

car il lui revient d’éclairer et de défendre l'humanité dans ses heures 

sombres. Mais force et de reconnaître qu’il ne jouit pas partout de l’estime 

qui devrait lui être due. C’est ainsi que nous avons voulu cerner les vrais 

contours de son identité et de sa responsabilité dans la société. L’idée n’est 

pas de faire à tout prix la propagande du philosophe, mais plutôt de le 

présenter tel qu’il est – ou devrait être – dans la cité des hommes. Il devrait 

représenter une figure mesurée et pondérée aussi bien dans ses silences 

que dans ses paroles. Il devrait reconnaître le bon moment pour parler ou 

pour se taire. Il devrait savoir choisir entre l’innocence d’un silence 

conscient et assumé, et l’impact d’une parole pesée et engagée. C’est ainsi 

que se présente le philosophe dans sa réalité, mais aussi dans sa 

complexité : un veilleur et un éveilleur dans la cité. 

Mots-clés : éducation ; identité ; philosopher ; responsabilité ; société. 

Abstract : Generally, the philosopher seems to be a figure who is, either 

rejected, at least misunderstood in the society. We have the impression 

that that he doesn’t respond effectively to the challenges that humanity is 

constantly facing. The true figure of the philosopher seems to have become 

mailto:jsdesire25@gmail.com


SAWADOGO Jean Désiré – Le silence innocent ou la parole violente du philosophe ... 

_________________________________________________________________ 

30 

 

frozen, academic or almost useless! Philosophy, once highly regarded on 

the scale of human sciences, no longer seems to play an important role in 

people's lives, relegating the philosopher to the status of a person subject 

to ridicule. And yet, the philosopher is necessary in society, as it is their 

role to enlighten and defend humanity in its difficult and dark hours. 

But we have to admit that they are not universally held in the 

esteem they deserve. This is the reason why we wanted to define the true 

outlines of her identity and responsibility in society. The idea is not to 

promote the philosopher at all costs, but rather to present him as he is – 

or should be – in the city of men. He should represent a measured and 

balanced figure both in his silences and in his words. He should recognize 

the right moment to speak or to remain silent. He should know how to 

choose between the innocence of a conscious and assumed silence, and the 

impact of a carefully weighed and committed speech. This is how the 

philosopher presents himself in his reality, but also in his complexity: a 

watchman and an awakener in the city. 

Keywords : education; identity; philosophy; responsability ; society. 

Introduction 

De façon classique, nous dirons que le rôle du philosophe dans la 

société consiste, au moyen de la pensée critique, à poser des questions 

fondamentales, à analyser des situations concrètes et à animer des débats 

publics afin de contribuer à la réflexion sur les valeurs d’une bonne vie et 

d’une société juste. Mais cette vision sur l’identité et la place du philosophe 

dans la société n’est pas clairement admise et assumée par tous et partout. 

En effet, selon une certaine idée communément admise, le philosophe, dans 

la société, pose des questions de fond et soulève des problématiques 

importantes sur la manière dont les hommes peuvent et doivent mener 

leur vie en acquérant des connaissances, en s’assurant de leur valeur. Le 

tout en vue d’une vie bienheureuse dans la société. Voilà des tâches d'une 

extrême importance, tant pour l’individu que pour la société dans son 

ensemble. En effet, qui ne voudrait pas écouter une personne imbibée de 

sagesse et apprendre d’elle ? Qui ne souhaiterait pas avoir une étoile 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

31 
 

scintillant à son firmament qui l’éclaire et lui permet de s’orienter quand 

tout est sombre tout autour ? 

Cependant et malgré ces caractérisations que nous venons 

d’esquisser du philosophe, nous reconnaissons qu’il n’est pas celui qui est 

le plus compris et le plus accepté dans le quotidien de nos sociétés. Et pour 

cause : il n’est pas rare de poser une simple question à un philosophe et de 

recevoir une réponse plus obscurcissante qu’éclairante parce vague, 

incompréhensible ou peu convaincante. De telles réponses peuvent avoir 

des significations importantes pour le philosophe lui-même en raison de 

son identité et de sa personnalité, mais elles peuvent ne pas apporter 

grand-chose à « monsieur tout le monde ». Alors, la figure du philosophe 

demeure floue, biaisée et problématique dans la société. 

Finalement, où se situe et se place le philosophe dans la société ? 

Pour sûr, il ne devrait pas seulement être le spécialiste des questions 

compliquées, cette figure mystérieuse ou éclectique de la société qui se met 

en retrait des autres en tablant sur le côté « méta » des choses ! Il ne 

devrait pas non plus être l’homme des idées et des idéologies vagues sans 

impact direct sur la vie des hommes. Le philosophe devrait plutôt être 

l’homme du milieu, de la juste mesure et de l’équilibre délicat, qui se tait 

quand cela convient, et parle quand il le faut. Il doit être l’homme placé 

entre l’innocence du silence et la violence de la parole ; il doit être le 

veilleur et l’éveilleur dans la cité. 

Nous voulons dans cet écrit esquisser les grandes lignes de la tâche 

et de la place du philosophe dans la société. Nous voulons ainsi démystifier 

et dédramatiser la figure et l’image du philosophe dans la société, car la 

figure du philosophe est presque toujours « coincée » entre critique et 

tolérance, satisfaction et incompréhension, rejet et dépit. Nous voulons 

essayer de répondre à une série de questions simples et basiques adressées 

au philosophe et portant sur son identité, sa place et son rôle dans la 

société. 

Nous voulons donc procéder de façon descriptive, en ciblant 

quelques traits de l’identité et de la responsabilité du philosophe, et ce en 

partant de nos observations, de nos expériences et de nos lectures. Nous 

cernerons d’abord le philosophe en tant que figure jetant un regard 

différent sur la société mais sans aucune indifférence. Nous considérerons 



SAWADOGO Jean Désiré – Le silence innocent ou la parole violente du philosophe ... 

_________________________________________________________________ 

32 

 

ensuite le philosophe aux prises avec des préjugés et des pesanteurs dans 

la société. Nous terminerons enfin par la figure du philosophe au-dessus 

de la mêlée et à l’avant-garde de la tâche éducative. Ce qui fondera 

finalement la thématique de notre écrit : le philosophe comme un veilleur 

et un éveilleur de conscience dans la cité des hommes. 

1. Le philosophe : un regard différent mais sans indifférence 

« Homo sum, humani nihil a me alienum puto », ce qui se traduit par « 

je suis humain, rien de ce qui est humain ne m'est étranger ». Cette phrase 

est attribuée au dramaturge romain Térence dans une scène de sa comédie 

intitulée « Heautontimoroumenos » (traduction : Puni par soi-même). Voilà 

une phrase dont le contenu et la portée nous rappellent une des tâches 

dévolues au philosophe dans la cité : celle de ne se dérober à aucune 

occupation ou préoccupation touchant à la vie humaine dans sa richesse et 

sa complexité. Á la suite du dramaturge romain Térence, c’est comme si le 

philosophe pouvait, lui aussi, proclamer : « je suis philosophe, et rien de ce 

qui est humain ne m’est étranger ni indifférent ». En effet, depuis leur 

naissance dans l’antiquité grecque jusqu’à la phase actuelle de leur 

développement, les philosophes, en vrais sentinelles de l’aurore, ont 

toujours vécu dans un monde concret dont ils partagent les occupations et 

les préoccupations, des plus élémentaires ou plus fondamentales. Ils sont 

donc des êtres concrets et incarnés, engagés dans l’histoire des peuples et 

des nations auxquels ils appartiennent. Et tout ce qui concerne le monde 

dans lequel ils vivent, les concerne aussi, confirmant ce qu’écrivait Hegel 

à juste titre : « toute philosophie est fille de son temps » (F. Hegel, 1940, 

p. 39). Tout philosophe doit être la voix de son temps, la voix dans la cité 

des hommes ! Ainsi, le philosophe s’insère dans une certaine historicité et 

une contextualité qui donnent couleur et valeur à sa tâche. 

Cette vérité n’est pas sans rappeler une autre affirmation devenue 

célèbre dans le milieu chrétien ; c’est une affirmation tirée du Concile 

Vatican II, précisément de la Constitution Pastorale « Gaudium et Spes » 

sur l'Église dans le monde de ce temps, où il est écrit : « La joie et l'espérance, 

la douleur et l'angoisse des hommes d'aujourd'hui, en particulier des 

pauvres et des affligés de toutes sortes, sont aussi la joie et l'espérance, la 

douleur et l'angoisse des disciples du Christ. Et il n'y a rien de vraiment 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

33 
 

humain qui ne trouve pas son écho dans leur cœur » (Gaudium et Spes, 

n°1). Le philosophe doit donc être les yeux et les oreilles, le nez et la 

bouche de la cité et de la société de son temps. Dans un monde où les droits 

et les devoirs des uns et des autres sont affirmés avec force et conviction, 

le philosophe ne peut pas se dérober à certains devoirs de parole ou de 

silence selon les circonstances et les nécessités. En effet, s’il se tait alors 

qu’il doit parler, il aura manqué à son devoir d’être une voix qui appelle et 

interpelle avec autorité. Et s’il parle alors qu’il doit garder le silence, il 

aura manqué à sa responsabilité d’être un homme sage et prudent. La 

conséquence en est que le philosophe est constamment appelé à se placer 

entre l’innocence du silence (parce qu’il ne veut pas se prononcer 

ouvertement) et la violence de la parole (parce qu’il prend parti pour ou 

contre, en engageant sa parole). Dans un cas, le philosophe peut être vu 

comme un démissionnaire et un irresponsable - du fait de son silence - et 

dans l’autre cas, comme un dérangeur et un perturbateur de la paix, de la 

quiétude et de la sécurité tant recherchées par les hommes. 

En réalité, les hommes aiment et cherchent la paix, la sécurité et la 

tranquillité malgré une ambiance générale de soucis et d’inquiétudes. En 

effet, si nous lisons la presse écrite, si nous écoutons la radio, si nous 

regardons la télévision, si nous consultons les réseaux sociaux, nous 

pouvons nous rendre compte à quel point les gens sont marqués par des 

inquiétudes diverses : inquiétude de la maladie, inquiétude du manque 

d’emploi, inquiétude de l'argent qui ne suffit jamais, inquiétude de 

l'éducation, de la scolarisation et de l'avenir des enfants. Beaucoup 

s’inquiètent de leur sécurité personnelle ou de celle de leurs familles ; c'est 

pourquoi ceux qui en ont les moyens souscrivent à des assurances. Les 

voitures, de plus en plus modernes, sont équipées d'airbags ou de système 

ABS1 pour une meilleure protection ; les banques surtout et certaines 

boutiques ou maisons sont munies quelques fois d’alarmes ou de caméras 

surveillance. Tout cela atteste que les gens veulent vivre dans une certaine 

paix et sécurité. Toutefois, l’histoire humaine est jalonnée et marquée de 

guerres fratricides menaçant la paix et la sécurité : depuis les guerres de 

religions en Europe au XVIème siècle jusqu’à la récente guerre entre Russes 

 
1 ABS : de l’allemand « Antiblockiersystem », c’est-à-dire « système antiblocage de roues » 
qui limite le blocage des roues et évite le dérapage en cas de freinage intense. 



SAWADOGO Jean Désiré – Le silence innocent ou la parole violente du philosophe ... 

_________________________________________________________________ 

34 

 

et Ukrainiens (depuis 2014 jusqu’à aujourd’hui), en passant par le conflit 

entre Israéliens et Palestiniens depuis des années, les massacres entre 

Serbes et Croates durant la guerre de Bosnie (1992-1995), entre Hutus et 

Tutsis au Rwanda durant le génocide de 1994 (avril-juillet 1994), le conflit 

syrien (de 2011 à 2024), le conflit au Soudan, la guerre en Éthiopie, 

notamment dans la région du Tigré opposant troupes gouvernementales 

et rebelles, la guerre civile en Haïti, etc. On a l’impression que la planète 

Terre brûle en ses quatre (4) coins et que tant de guerres et de tragédies 

viennent gâcher et menacer cette paix et cette sécurité tant désirées des 

hommes ! Combien de crises géopolitiques et combien de coups du sort 

affectent le bonheur et la sécurité des hommes ainsi que leur aspiration à 

une vie bonne, épanouie et tranquille ? Tout cela ne peut laisser le 

philosophe indifférent car il est aussi un humain et rien de ce qui est 

humain ne peut le laisser indifférent. 

Faut-il alors en conclure que le philosophe est l’homme sur tous les 

fronts de la condition humaine ? Ce serait peut-être lui confier plus de 

responsabilités qu’il ne pourrait en assumer réellement ! Mais une réalité 

demeure : le philosophe, en tant que tel, est comme un homme à tout faire 

pour refaire la cité, la société, l’humanité. Et dans le souci de tout faire, il 

lui arrive aussi de défaire par moment, de déconstruire, de secouer les 

branches de l’arbre social pour en faire tomber les fruits déjà mûrs ou les 

fruits avariés afin de permettre aux fruits encore prometteurs de continuer 

à mûrir dans de bonnes conditions. Ainsi, il peut user parfois de la violence 

de sa parole pour faire entendre raison. C’est pourquoi le philosophe ne 

peut pas se cantonner dans le confort d’une neutralité de paroles ou d’actes. 

Il est plutôt appelé à descendre dans l’agora social, dans l’arène des débats 

et des actions à mener dans la société pour que la vie sociale évolue dans 

le sens du bien ou du mieux. C’est la raison pour laquelle il ne devrait pas 

avoir peur de porter le fardeau de la responsabilité aussi bien dans ses 

paroles que dans ses actes, d’autant plus que ce fardeau, si lourd soit-il, 

porte aussi la marque du devoir du philosophe comme veilleur dans la cité 

et comme éveilleur des consciences. Même si cela lui pèse, le philosophe 

doit porter fièrement ce fardeau qui légitime sa place dans la société car 

« l’absence totale de fardeau fait que l’être humain devient plus léger que 

l’air, qu’il s’envole [...], qu’il n’est plus qu’à demi réel et que ses 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

35 
 

mouvements sont aussi libres qu’insignifiants » (M. Kundera, 1987, p. 13). 

Ainsi, le philosophe, penseur éveillé dans la société et dans son milieu, doit 

même être prêt à ramer à contre-courant des idées communément admises 

pour ne pas se laisser emporter à la dérive du silence, de l’inaction ou de la 

compromission. C’est ainsi que le philosophe ne doit pas avoir peur d’aller 

en croisière contre toutes sortes de préjugés et de pesanteurs. Car une telle 

peur de la part du philosophe dans la société serait une attitude qui « trahit 

la profonde perversion morale inhérente à un monde fondé essentiellement 

sur l’inexistence du retour, car dans ce monde-là tout est d’avance 

pardonné et tout y est cyniquement permis » (M. Kundera, 1987, p. 12). 

2. Le philosophe face aux préjugés et aux pesanteurs sociales 

On peut se demander si le philosophe doit descendre dans la mêlée 

et l’arène socio-politique ou plutôt rester à distance. En réalité, dans les 

combats sociaux à mener, le philosophe doit nécessairement prendre 

position mais en sachant qu’il n’est jamais l’homme de la pensée unique et 

unidirectionnelle. Voltaire ne disait-il pas que « je ne suis pas d’accord avec 

ce que vous dites, mais je me battrai pour que vous ayez le droit de le 

dire »2 ?  Cette phrase est souvent citée pour légitimer la liberté 

d’expression qui doit être reconnue et défendue autant que possible. Ainsi 

donc, le philosophe ne doit pas se réfugier sous l’arbre confortable du 

silence et sous le fallacieux prétexte de rechercher la paix et la tranquillité 

dans la société mais en ne faisant rien. Ce serait manquer à sa 

responsabilité de veilleur social et d’éveilleur de consciences. Le 

philosophe doit ainsi avoir la parole libre, oser appuyer parfois là où ça fait 

mal et trouver même à redire là où tout le monde voit et pense que ça va 

de soi. Dans cette perspective, nous pouvons comprendre E. Morin 

lorsqu’il écrit : « je vis de plus en plus avec la conscience et le sentiment 

de la présence de l’inconnu dans le connu, de l’énigme dans le banal, du 

 
2 Cette citation, communément attribuée à Voltaire, serait, en réalité, d’une autre personne, 
notamment de S. G. Tallentyre (de son vrai nom Evelyn Beatrice Hall) dans son ouvrage 
The Friends of Voltaire, Londres, 1906, p. 199 où il est écrit : « I disapprove of what you say, 
but I will defend to the death your right to say it » (je désapprouve ce que vous dites, mais je 
défendrai jusqu'à la mort votre droit de le dire » 
(https://www.gutenberg.org/cache/epub/56618/pg56618-images.html/) [21.11.2025). 
 

https://www.gutenberg.org/cache/epub/56618/pg56618-images.html/


SAWADOGO Jean Désiré – Le silence innocent ou la parole violente du philosophe ... 

_________________________________________________________________ 

36 

 

mystère en toutes choses et, notamment, des avancées du mystère en 

toutes avancées de la connaissance » (E. Morin, 2017, p. 15). 

Pour le philosophe en effet, quelque chose de familier ou de banal 

qui va de soi peut se transformer en énigme, en objet de réflexion. Ainsi, 

on a coutume de dire que le philosophe est celui qui s’arrête là où tout le 

monde passe et qui passe là où tout le monde s’arrête. Pour le philosophe, 

le mystère peut se trouver partout et nulle part à la fois. Il peut admirer le 

monde dans sa splendeur mais il doit aussi relativiser certaines réalités du 

monde, par réalisme ou par pragmatisme. E. Morin exprime si bien cette 

réalité à sa manière en écrivant : « n’embellissons pas l’univers en dépit de 

ses splendeurs. Ne le rationnalisons pas non plus, malgré ses cohérences, 

et voyons aussi ce qui échappe à notre raison » (E. Morin, 2017, p. 13). 

Dans l’humilité et l’ouverture qui devraient le caractériser, le philosophe 

doit rester toujours en équilibre sur la balance de ses opinions et de ses 

convictions : d’un côté en se démarquant d’un esprit de réductionnisme 

simpliste et, de l’autre, en se gardant d’un réflexe de généralisation 

abusive. 

Si le philosophe ne prétend pas toujours être au-dessus de la mêlée, 

la philosophie, comme tâche du philosophe, ne prétend pas non plus être 

l’accumulation de toutes les connaissances du monde ; cela serait une tâche 

d’ailleurs inimaginable car personne ne peut récapituler toutes les 

connaissances possibles. La philosophie est plutôt l’effort constant 

d’examiner les rapports intrinsèques et les implications réciproques des 

connaissances fondées sur la réalité et le sens des éléments de l’univers. 

C’est pourquoi la philosophie se base sur les données des sciences pour 

avancer dans sa quête de la connaissance et dans la recherche de la vérité. 

C’est comme si la philosophie menait des enquêtes sur les conditions de 

possibilité et de validité des sciences. Elle pense sur les pensées 

scientifiques et va jusqu’à poser des questions abandonnées ou délaissées 

par la science. On pourrait donc dire que la philosophie est la science de la 

science, le savoir sur le savoir. 

Cependant, on a quelques fois envie de se demander ou de 

demander : « philosophie ou philosophe, qui es-tu ? ». Selon le commun 

des mortels ou le citoyen lambda, la philosophie est cernée comme un 

domaine spéculatif qui ne porte pas sur un objet clair et précis. Quant au 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

37 
 

philosophe, il est celui qui « vit dans les nuages », qui prend les choses du 

bon côté, qui essaie de trouver de l’équilibre dans son jugement, qui 

s’accommode de toute circonstance dans la vie. Le philosophe est perçu au 

mieux comme un « équilibriste », au pire comme un « élucubrateur » ou 

simplement comme un fou qui s’essaie à quelque chose de bizarre ou 

d’inutile ! En effet, face à l’efficacité et à l’utilité pratique des sciences et 

technologies, la philosophie passe pour être inutile ou, en tout cas, 

contreproductif. La conséquence immédiate de ces opinions est qu’on en 

arrive à négliger ou à déprécier la pratique de la philosophie, la considérant 

comme superflue ou même dangereuse. Mais en réalité, ces appréhensions 

envers la philosophie ne sont-elles pas aussi une certaine reconnaissance 

de sa valeur intrinsèque ? En tout état de cause, une question cruciale 

demeure : à quoi sert vraiment la philosophie ? Nous trouvons une 

réponse chez A. Comte-Sponville en ces termes : 

Soyons franc : elle [la philosophie] frappe par sa difficulté plutôt que par 
son agrément. Elle est fatigante, ennuyeuse, angoissante parfois. À tel 
point que si, vraiment, elle ne servait à rien, on en déconseillerait la 
tentative à tout un chacun. Plutôt qu'un plaisir ou un art, la philosophie 
est d'abord un travail. Elle n'est pas que cela. Mais je crois qu'elle est avant 
tout un travail, avec tout ce que le travail a de pénible et souvent d'ingrat. 
Comme tout travail doit servir à quelque chose, la question devient : à quoi 
sert la philosophie ? A-t-elle un enjeu pratique ? Je crois que oui. La 
philosophie sert à vivre, simplement. Son but est à mes yeux le bien-vivre 
ou le mieux-vivre, c'est-à-dire le bonheur, ou ce qui peut nous en 
rapprocher (A. Comte-Sponville, 1989, p. 12). 

La philosophie est donc au service de la vie en visant un certain 

bonheur. Mais il n’est pas donné à n’importe qui d’oser envisager une vie 

sous l’influence de la philosophie. Il faut, pour cela, une certaine audace et 

une certaine perspicacité. Et une locution latine nous apprend à juste titre 

que « la fortune sourit aux audacieux » (audaces fortuna juvat). En ce sens, 

le philosophe est un audacieux, et non un timoré. Et c’est de cette manière 

qu’il pourra « forcer la fortune » et l’infléchir en sa faveur comme le 

suggérait déjà Machiavel en son temps : « Je crois bien qu’il est préférable 

d’être impétueux que circonspect, car la fortune est femme ; et pour la tenir 

soumise, il faut la traiter avec rudesse » (N. Machiavel, 1515, p. 112). Le 

philosophe est alors un homme de délicatesse et de convictions qui peut 



SAWADOGO Jean Désiré – Le silence innocent ou la parole violente du philosophe ... 

_________________________________________________________________ 

38 

 

s’accommoder à toutes les situations et vaincre même le sort le plus triste. 

Il faudrait donc lui laisser du temps pour qu’il donne, en temps opportun, 

la vraie mesure de sa tâche et de ses capacités dans la cité des hommes. 

Michel Onfray, un philosophe français contemporain, commençait 

sa leçon inaugurale de philosophie en s’adressant à ses étudiants en ces 

termes : « faut-il commencer l’année en brûlant votre professeur de 

philosophie ? Pas tout de suite. Attendez un peu. Donnez-lui au moins le 

temps de faire ses preuves avant de l’envoyer au bûcher » (M. Onfray, 

2001, p. 15). Ces mots nous rappellent qu’apprendre à philosopher 

demande du temps ; c’est une tâche toujours en devenir, une charge 

toujours en instance, au-delà de tous les préjugés et des faux procès dont 

les philosophes sont objets ou victimes. On ne peut donc occulter la 

philosophie, comme on ne peut l’épuiser non plus, car la pensée qui 

l’accompagne est toujours une « pensée pensante » qui pense ses progrès 

mais aussi ses chantiers, qui est consciente de ses forces mais aussi de ses 

faiblesses, qui se réjouit de ses découvertes mais qui reste ouverte aussi sur 

des sujets en instances. Le philosophe fait donc l’expérience d’un « work 

in progress » de la pensée, c’est-à-dire un travail de pensée et de réflexion 

en devenir qui ne pourra jamais épuiser la profondeur de la pensée 

pensante, ce qui faisait dire à M. Heidegger (1959, p. 22) que « ce qui donne 

le plus à penser est que nous ne pensons pas encore ». Nous avons là une 

invitation pressante à toujours penser, donc à toujours philosopher ! Car 

la philosophie invite à viser et à miser toujours plus dans la pensée qui 

accompagne la découverte des sentiers menant à la connaissance et à la 

vérité. La philosophie, à défaut de rendre le philosophe « sage » selon 

l’acception grecque de ce mot, le rend au mois changé, averti, déterminé. 

Le philosophe se considère comme un pèlerin et un amoureux de la 

sagesse, et non comme un expert de la vérité. Comme tel, il désire 

transformer l’existence et la vie des hommes et non leur insuffler des 

compétences techniques et passe-partout. Pour le philosophe, tout homme 

qui pense est capable de reconnaître et de poursuivre la vérité. Pour 

Socrate particulièrement, considéré comme le père de la philosophie 

classique, la vérité est accessible à tous les hommes dans la mesure où elle 

n’est l’apanage de personne exclusivement. Une position opposée à celle 

des penseurs sophistes qui prétendaient, eux, tout connaître en se 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

39 
 

considérant comme des experts de la connaissance et de la vérité. Par ce 

fait même, ils faisaient obstacle à la vérité car l’accession à la connaissance 

et à la vérité philosophique exige aussi une certaine humilité, loin des 

prétentions des penseurs sophistes qui, eux, se considéraient toujours 

comme étant au-dessus de la mêlée. 

3. Le philosophe comme veilleur dans la cité : au-dessus de la mêlée 

et à l’avant-garde de l’éducation 

Le philosophe est une personne qui ne dort pas dans la société mais 

assure plutôt une veille citoyenne. Et comme veilleur dans la cité, le 

philosophe est aussi le garant d’une éducation appropriée et destinée à tous 

les « enfants de la société » qui portent en eux l’avenir de l’humanité. 

« Éduquer un enfant, c’est bâtir une nation », affirme une maxime 

africaine. L’âme de l’enfant est comme un ruisseau dont on peut facilement 

orienter ou contourner le cours grâce à l’éducation qu’il peut recevoir. 

Cette tâche éducative incombe prioritairement aux parents, aux 

éducateurs et à la société entière. Malheureusement, force est de constater 

que l’éducation devient progressivement le parent-pauvre dans nos société 

de plus en plus modernes. Et cela n’est pas sans conséquence sur 

l’évolution des mœurs. 

Dans un passé récent, les parents étaient plus soucieux de 

l’éducation de leurs enfants. Ils mettaient leur point d’honneur à leur 

transmettre ce qu’ils ont eux-mêmes reçu comme éducation. Mais de nos 

jours, l’éducation, comme héritage et valeurs à transmettre, s’étiole et pour 

cause ; beaucoup de parents ont peu de temps à consacrer à l’éducation de 

leur progéniture. La vie professionnelle les accapare et ne laisse que très 

peu de temps pour la vie familiale. En outre, on a l’impression que les 

machines et les appareils se sont substitués aux éducateurs classiques des 

enfants : internet, la télévision, le téléphone portable, les tablettes et autres 

consoles de jeux sont devenus les meilleurs compagnons et les premiers 

éducateurs des enfants. 

Mais ces appareils et ces nouvelles technologies de l’information et 

de la communication peuvent-ils vraiment éduquer un enfant aujourd’hui 

pour faire de lui un adulte demain ? Certainement pas, car le résultat est 

là : les enfants sont de plus en plus laissés à eux-mêmes par des parents de 



SAWADOGO Jean Désiré – Le silence innocent ou la parole violente du philosophe ... 

_________________________________________________________________ 

40 

 

plus en plus occupés par le travail et de moins en moins soucieux de 

l’avenir de leurs enfants. Á cette tendance constatable mais regrettable 

s’ajoute la médiocrité de certains éducateurs peu passionnés par leur noble 

tâche éducative, et parfois même peu vertueux et exemplaires. Alors qu’il 

n’y a pas pire exemple qu’une bonne parole suivie d’une mauvaise action. 

Des éducateurs peu exemplaires, on en trouve de plus en plus dans nos 

sociétés, si bien que l’on peut se demander, dans certains cas, si l’éducateur 

est vraiment en mesure de montrer l’exemple et d’éduquer un enfant. 

Faudrait-il alors que nous entonnions le « requiem » de l’éducation des 

enfants qui sont l’avenir de nos sociétés ? 

En réalité, un constat s’impose : l’éducation comme cadre privilégié 

de transmission des valeurs humaines et sociales à l’enfant est, sinon en 

voie de disparition, du moins instance de détérioration, notamment en 

Afrique. Et ces enfants de moins en moins bien éduqués aujourd’hui 

risquent de n’avoir rien à transmettre demain à leur descendance. Et si 

cette chaîne d’éducation médiocre se perpétue, il viendra peut-être un 

temps où l’homme n’aura plus ce supplément d’âme que l’éducation était 

censée lui conférer. Quelle(s) société(s) aurons-nous alors ? Il est donc 

temps de ne pas garder le silence et de ne pas croiser les bras et regarder 

sans rien entreprendre. Le philosophe est alors appelé à faire résonner 

l’écho de sa parole et à imposer la force de son exemple. Il rendra ainsi un 

si grand service aux enfants. 

Les enfants d'aujourd'hui seront les adultes de demain, et demain 

doit se construire dès aujourd’hui. Alors, c’est dès aujourd’hui et 

maintenant qu’il faut inculquer aux enfants des valeurs civiques, le respect 

des droits et devoirs des citoyens, l’amour de la patrie et la discipline 

propre à des futurs leaders dont auront besoin nos pays en quête de 

progrès sur fond de justice, de liberté et solidarité. Dans cette perspective, 

nous appréciations à sa juste valeur la nouvelle initiative prise par les 

autorités burkinabè qui ont introduit, à partir de cette année 2025, 

l’immersion dite patriotique obligatoire pour tous les nouveaux bacheliers 

désirant s’inscrire dans des universités ou des instituts d’enseignement 

supérieur public ou privé au Burkina Faso. Selon Zakaria Soré, 

coordonnateur national de l’initiative présidentielle pour une éducation de 

qualité pour tous,  



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

41 
 

la sortie de la première promotion des appelés de l’immersion patriotique 
traduit la volonté du chef de l’État (burkinabè) de placer la jeunesse au 
cœur du combat pour la souveraineté, la dignité et la renaissance du 
Burkina. Pour lui, l’immersion marque une rupture avec l’ancien ordre qui 
formait des élites détachées de leur peuple. Désormais […] nous voulons 
former des citoyens patriotes, enracinés dans les valeurs de notre pays, 
connaissant sa sociologie et son histoire, lucides sur les enjeux 
géopolitiques actuels et porteurs de la flamme de la Révolution3. 

Il n’y a rien de tel qu’une éducation patriotique pour forger chez les 

jeunes une conscience collective marquée par un engagement civique et 

citoyen, les préparant ainsi aux responsabilités qui seront les leurs dans un 

futur proche ou lointain. L’éducation doit donc devenir comme un 

sacerdoce incompressible assurant et garantissant l’avenir d’une nation. J. 

Ki-Zerbo n’avait-il pas raison de nous placer face à une alternative qui, en 

réalité, est sans alternative ? « Éduquer ou périr » (J. Ki-Zerbo, 1990) ; ce 

livre sonne comme un cri d’alarme lancé face à la détérioration progressive 

du système éducatif africain dans son ensemble. Cette situation nous 

interpelle sur la nécessité d’un réajustement et d’un recentrage du système 

éducatif en Afrique dont plusieurs penseurs comme Cheikh Hamidou Kane 

(L’aventure ambiguë), Abdou Moumouni « L'éducation en Afrique », Amadou 

Hampâté Bâ (« Aspects de la civilisation africaine, personne, culture, religion » 

ou Hannah Arendt (« La crise de la culture ») n’ont cessé de rappeler la 

nécessité. 

Face à tant de dérives et de manquements constatés dans des 

domaines-clés de la vie et du développement de l’Afrique, le philosophe ne 

peut pas - et ne doit pas - se murer dans un silence confortablement 

innocent qui deviendra finalement coupable parce que signe d’une fragilité 

et d’une démission collectives. Si le penseur ou le philosophe africain 

n’occupe pas sa place et ne joue pas son rôle dans la cité, il est à craindre 

que l’intervention d’agents étrangers et extérieurs dans la trame des crises 

internes africaines ne vienne mettre à nu, et à la face du monde, les 

dysfonctionnements à peine dissimulables d’un continent sous assistance 

depuis longtemps. Alors, il faut se décider à passer du silence apparemment 

innocent aux paroles fortes, et des paroles fortes à des actions vigoureuses 

 
3 https://www.sidwaya.info/immersion-patriotique-obligatoire-2025-mission-accomplie-
pour-la-premiere-promotion/ [25.11.2025]. 

https://www.sidwaya.info/immersion-patriotique-obligatoire-2025-mission-accomplie-pour-la-premiere-promotion/
https://www.sidwaya.info/immersion-patriotique-obligatoire-2025-mission-accomplie-pour-la-premiere-promotion/


SAWADOGO Jean Désiré – Le silence innocent ou la parole violente du philosophe ... 

_________________________________________________________________ 

42 

 

et audacieuses, en assumant une autonomie claire dans la réflexion et dans 

les stratégies de gestion des multiples crises que connaît le continent 

africain. C’est, somme toute, une responsabilité continentale qui s’impose. 

Et sur ce terrain, le philosophe doit être à l’avant-garde et au-dessus de la 

mêlée. Décliner cette responsabilité comme penseur ou acteur africain, 

c’est laisser les autres venir gérer les problèmes de l’Afrique à la place des 

Africains ; c’est, pour les Africains, accepter d’être piétinés et téléguidés 

par des puissances étrangères qui traceraient les contours de leur destin et 

feraient de ce continent un terrain de luttes, d’influences et d’hégémonies, 

plutôt qu’une terre d’autonomie, de décisions responsables et de paix. 

L’Afrique ne doit pas devenir un continent marqué par les indifférences 

mais plutôt une communauté enrichie par ses différences et sa diversité. 

C’est la raison pour laquelle le philosophe ou le penseur africain en général 

doit se ranger nécessairement dans le bon couloir : il doit être l’homme de 

l’entre-deux : entre l’innocence du silence et la violence de la parole, le 

philosophe doit rester comme le veilleur et l’éveilleur dans la cité des 

hommes. 

Conclusion 

Notre objectif dans cet écrit était de changer la façon dont les gens 

perçoivent la philosophie et le philosophe dans la cité. Nous avons essayé 

de montrer la place de la philosophie et du philosophe dans la société afin 

de démontrer ainsi leur utilité. Plutôt que de s’offusquer de ne pas être 

toujours adulé, le philosophe devrait plutôt chercher à être ce qu’il doit 

être réellement dans la société : un homme appelé à se taire quand il le faut, 

et à parler quand c’est nécessaire. Le philosophe ne devrait donc pas se 

plaindre que les gens ne le comprennent et ne l’acclament pas ; il devrait 

plutôt parler et agir dans la société, quand les circonstances l’exigent, dans 

une posture toujours critique. Et si le philosophe est aussi l’homme de la 

pensée critique, il doit montrer comment cette pensée critique pourrait se 

traduire concrètement dans la vie pratique. 

Sur le plan purement idéologique, certains ont tendance à penser 

que la société n'apprécie pas beaucoup la philosophie parce qu'elle remet 

tout en question ou voit tout avec un œil critique et dubitatif. Si ce n’est 

pas le cas, on affirme que la philosophie formule de grandes prétentions 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

43 
 

mais obtient moins de résultats concrets que d’autres branches de la 

connaissance. Il est vrai, le philosophe remet quelques fois en question la 

valeur et le sens de certains concepts fondamentaux de la vie sociale 

(démocratie, justice, éducation…), aidant ainsi à approfondir leur 

compréhension, tout en pouvant servir aussi de correctif pour d'autres 

sciences en mettant en lumière le décalage qu’il peut y avoir entre les 

théories énoncées et les pratiques quotidiennes. 

Le philosophe ne vise pas uniquement un idéal pratique ou productif 

dans ce sens qu’il doive trouver des réponses pratiques à tout ce qui lui est 

soumis comme thématiques et problématiques. Mais même si le philosophe 

n’a pas toujours vocation à trouver des pistes d’applications pratiques, c’est 

heureux qu’il existe pour représenter ce qu’il est simplement : un entre-

deux, une figure appelée à jouer un rôle stabilisateur dans la société. Le 

manque d’estime et de considération envers quelque chose résultant 

parfois de l’ignorance de la valeur de ce quelque chose, le philosophe et la 

philosophie n’échappent pas à cette vérité implacable ; c’est la raison pour 

laquelle nous plaidons pour que le philosophe s’investisse et se visibilise 

comme tel dans la société. Il est donc invité à descendre de sa tour d'ivoire 

pour s’impliquer dans la vie des hommes dans la cité et imposer certains 

changements dans la façon dont il est perçu. 

En définitive, la philosophie est pertinente et le philosophe est 

investi d’une mission dans la société ; il faudrait en devenir de plus en plus 

conscient. La philosophie et le philosophe sont plus que jamais 

nécessaires : entre l’innocence du silence et la violence de la parole, le 

philosophe doit être et rester fidèle à lui-même : un veilleur et éveilleur 

dans la cité. Pas plus que cela, et pas moins que cela non plus : mais juste 

cela. 

-------------------------------------------------- 

Références bibliographiques 

ABDOU Moumouni Dioffo, 2019, L'éducation en Afrique, Québec, éditions 

Science et bien commun. 

ARENDT Hannah, 1972, La crise de la culture, traduit de l’anglais par 

Patrick Lévy, Paris, Gallimard. 

ASSOUN Paul-Laurent, 2001, L'École de Francfort, Paris, PUF. 



SAWADOGO Jean Désiré – Le silence innocent ou la parole violente du philosophe ... 

_________________________________________________________________ 

44 

 

BÂ Amadou Hampâté, 1972, Aspects de la civilisation africaine : personne, 

culture, religion, Paris, Présence africaine. 

COMTE-SPONVILLE André, 1989, Une éducation philosophique, Paris, 

PUF. 

HEGEL Georg Wilhelm Friedrich, 1940, Principes de la philosophie 

du droit, traduit de l’allemand par André Kaan, Paris, Gallimard. 

HEIDEGGER Martin, 1959, Qu’appelle-t-ton penser ? Paris, PUF. 

KANE Cheikh Hamidou, 1961, L’aventure ambiguë, Paris, Julliard. 

KI-ZERBO Joseph, 1990, Éduquer ou périr, Paris, L’Harmattan. 

KUNDERA Milan, 1987, L’insoutenable légèreté de l’être, Paris, Gallimard. 

MACHIAVEL Nicolas, 2004, Le prince, Chicoutimi, Éditions « Ebooks 

libre et gratuits ». 

MORIN Edgar, 2017, Connaissance. Ignorance. Mystère, Paris, Fayard. 

ONFRAY Michel, 2001, Anti-manuel de philosophie ; leçons socratiques et 

alternatives, Rosny-sous-Bois, Bréal. 

TALLENTYRE Stephen G., 1906, The Friends of Voltaire, Londres, Smith, 

Elder & Co.  

CONCILE VATICAN II, 1965, Constitution pastorale sur l'Église dans le 

monde de ce temps – Gaudium et Spes. 

https://www.gutenberg.org/cache/epub/56618/pg56618-images.html/  

https://www.sidwaya.info/immersion-patriotique-obligatoire-2025-

mission-accomplie-pour-la-premiere-promotion./  

https://www.gutenberg.org/cache/epub/56618/pg56618-images.html/
https://www.sidwaya.info/immersion-patriotique-obligatoire-2025-mission-accomplie-pour-la-premiere-promotion./
https://www.sidwaya.info/immersion-patriotique-obligatoire-2025-mission-accomplie-pour-la-premiere-promotion./

