
Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

45 
 

CONTRIBUTION À UNE EXPLOITATION RATIONNELLE 

D’UNE VALEUR CULTURELLE : LA PARENTÉ À 

PLAISANTERIE 

BARAO Madougou  

Université André Salifou (Niger) 

E-mail : gmbarao1@gmail.com   

Résumé : Il n’est un secret pour personne que les progrès constants, 

connus par l’humanité dans les domaines scientifiques et techniques, 

sont en train de nous faire perdre de vue les dérives morales et 

culturelles de la montée en puissance du rationalisme. Dès lors il 

s’impose à nous, non seulement un bilan des traditions 

philosophiques et idéologiques qui nous ont habitué à une croyance 

aveugle au pouvoir absolu de la raison, mais aussi d’ouvrir des 

horizons nouveaux de questionnements. Pour cela nous proposons 

une nouvelle voie qui semble mieux à même de conduire à la 

conciliation du monde vécu avec les désirs et autres actes humains 

afin de penser à un jour de nouvelles créations de valeurs, d’une 

nouvelle rationalité. Le type de rationalité auquel nous faisons 

allusion a l’avantage de s’inscrire au-dessus de l’égoïsme des sujets et 

transcende d’ailleurs les volontés individuelles et collectives : la 

parenté (ou le cousinage) à plaisanterie.  

Il s’agit d’une hypothèse de travail, et la présente réflexion se 

propose, d’abord, de présenter sommairement les caractéristiques de 

la parenté à plaisanterie et son impact social avant de définir quelques 

pistes (pluridisciplinaires) de recherche pouvant servir de cadre 

conceptuel permettant une étude rationnelle et la sauvegarde de cette 

valeur. Tel est en substance l’objectif et les articulations de la 

présente contribution. 

Mots-clés : parenté ; plaisanterie ; rationalité ; recherche 

scientifique ; valeur culturelle. 

Abstract: It is no secret that the constant progress made by 

humanity in the scientific and technical fields is causing us to lose 

sight of the moral and cultural excesses of the rise of rationalism. We 

must therefore not only take stock of the philosophical and 

ideological traditions that have accustomed us to blind faith in the 

absolute power of reason, but also open up new horizons for 

mailto:gmbarao1@gmail.com


BARAO Madougou – Contribution à une exploitation rationnelle d’une valeur culturelle ... 
_________________________________________________________________ 

46 

 

questioning. To this end, we propose a new path that seems better 

suited to reconciling the lived world with human desires and other 

human acts, in order to one day conceive of new values and a new 

rationality. The type of rationality to which we refer has the 

advantage of rising above the selfishness of individuals and 

transcending individual and collective desires: kinship (or 

cousinhood) through joking.  

This is a working hypothesis, and this paper proposes, first, to 

briefly present the characteristics of kinship through joking and its 

social impact before defining some (multidisciplinary) avenues of 

research that could serve as a conceptual framework for a rational 

study and the preservation of this value. This is, in essence, the 

objective and structure of this contribution. 

Keywords: kinship; joking; rationality; scientific research; cultural 

value. 

Introduction 

La montée en puissance du rationalisme et le développement 

fulgurant des sciences et techniques semblent, aujourd’hui, nous faire 

perdre de vue les dérives morales et surtout culturelles. En ce début 

du troisième millénaire le constat est amer, nos repères éthiques se 

font de plus en plus rares et sont fragmentaires. Dès lors un bilan 

s’impose, celui des traditions philosophiques qui nous ont habitués à 

une croyance aveugle au pouvoir absolu de la raison et à l’efficacité 

du rationalisme qu’elles enseignent. Aussi, un questionnement 

s’impose sur le rôle du penseur ou du chercheur, aujourd’hui contesté 

voire éclipsé par le progrès fulgurant des sciences et techniques et 

par la médiatisation poussée. Car, les vieux modèles s’écroulent, les 

valeurs se dissipent, les paramètres se vident de sens, les principes 

d’ordre s’affaiblissent. C’est ce défi que le chercheur de ce début de 

millénaire doit relever. 

C’est aussi, face à des tentatives souvent infructueuses que 

nous nous proposons d’orienter la réflexion vers de nouvelles voies 

qui semblent mieux à même de conduire à la conciliation du monde 

vécu avec les désirs et autres actes humains. Ainsi, même si nous 

reconnaissons que, dans la crise de tous les fondements, la pensée a 

fait de son mieux vers un détachement de la prépondérance et du 

pouvoir irréfutable de la raison, nous estimons qu’il est encore 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

47 
 

possible voire urgent de penser à un jour de fondation d’une nouvelle 

rationalité. Le type de rationalité auquel nous faisons allusion a 

l’avantage de s’inscrire au-dessus de l’égoïsme des sujets et 

transcende d’ailleurs les volontés individuelles et collectives : La 

parenté (ou le cousinage) à plaisanterie. C’est une valeur qui mérite 

d’être minutieusement explorée, afin d’identifier toutes les 

possibilités de recherches scientifiques qu’elle pourrait commander. 

Ces possibilités sont nombreuses. 

L’objectif de la présente réflexion est de montrer, à travers une 

démarche à la fois descriptive et analytique, la nécessité et la 

pertinence d’une étude rationnelle de cette valeur culturelle, en 

partant du principe définissant cette pratique comme un jeu. Pour y 

parvenir, nous nous proposons, dans un premier temps, de présenter 

sommairement les caractéristiques de la parenté à plaisanterie et son 

impact social, avant de revenir sur l’élaboration de quelques pistes 

(pluridisciplinaires) de recherche pouvant servir de cadre conceptuel 

permettant une étude rationnelle et par là la sauvegarde de cette 

valeur. Tel est le sens de notre démarche, de l’objectif et des 

articulations de la présente contribution. 

1. Caractéristiques de la parenté ou cousinage à plaisanterie 

Qu’est-ce que la parenté ou le cousinage à plaisanterie ? À cette 

question notre réponse renvoie aux conditions dans lesquelles on fait 

appel à cette pratique ancestrale. Le cousinage à plaisanterie est un 

jeu certes, mais il va au-delà du simple jeu et est surtout un mode de 

rapports sociaux qui semble bien indiqué pour pérenniser les liens 

intra et intercommunautaires. En tant que jeu, la pratique de la 

parenté à plaisanterie se présente comme un jeu particulier car il 

s’agit d’un jeu à ‘‘somme nulle’’, où il n’y a ni vainqueur ni vaincu. Il 

est un lien à plusieurs dimensions : familiale, intracommunautaire, 

intercommunautaire et interprofessionnelle. 

1.1. La dimension familiale du cousinage à plaisanterie  

Au niveau familial on parle surtout du cousinage croisé entre 

deux catégories de personnes : les membres de l’aile masculine, c’est-

à-dire les descendants de la lignée masculine ; et les membres de l’aile 

féminine, c’est-à-dire les descendants de la lignée féminine. 

Il existe de ce point de vue une pratique légale du jeu entre les 

cousins croisés qui sont tenus de jouer le jeu, dans le strict respect 



BARAO Madougou – Contribution à une exploitation rationnelle d’une valeur culturelle ... 
_________________________________________________________________ 

48 

 

des règles qui sous-tendent des principes, des droits et des devoirs 

imposables à chaque joueur. Il faut, en outre, ajouter que toutes les 

règles sont extérieures aux joueurs qui se soumettent sans broncher. 

L’une des caractéristiques essentielles du jeu c’est l’égalité et la 

liberté des acteurs qui agissent tout en essayant, chacun de son coté, 

de faire prévaloir sa supériorité sur l’autre. 

1.2. La dimension intracommunautaire de la parenté à 

plaisanterie 

Dans certaines sociétés africaines, notamment sahéliennes, le 

cousinage à plaisanterie se pratique entre les membres d’une même 

communauté ethnolinguistique. C’est le cas, par exemple, de certaines 

communautés au Niger où les communautés Zarma et Haoussa 

permettent à leurs membres d’avoir des relations de plaisanterie 

entre eux. 

Dans le grand groupe Zarma-Sonraï on remarque déjà cette 

pratique entre les deux groupes (les Zarma et les Sonraï). De même 

au niveau du groupe Sonraï, comme l’a montré Marico Kélétégui 

(1990), il existe une multitude de clivages entre les différents sous-

groupes qui constituent le groupe Zarma-Sonraï. On peut noter, 

entre autres, les clivages suivants : Golle ↔Kalle, Saace↔Sorko, 

Songhaï↔Wazi, Futu↔Daani, Sii Haama↔Jesere, Loore↔Faamey, 

Laafar↔Mawri, Kumulaamey↔Hiibi Boro, Kurtey↔Baazi, 

Laafar↔Gabda, etc. 

Au niveau du groupe haoussa on peut citer à titre illustratif les 

combinaisons suivantes : Adarawa↔Maouri, Adarawa↔Kourfayawa, 

Kourfayawa↔Gubawa, Agadestawa↔Adarawa, 

Daourawa↔Gobirawa, Katshinawa↔Gobirawa, etc. 

1.3. La dimension intercommunautaire 

Les relations de cousinage à plaisanterie intercommunautaire 

sont extrêmement significatives au Niger, car on remarque que 

chaque communauté joue avec au moins une des dix (10) 

communautés ethnolinguistiques du Niger. On peut citer les 

exemples suivants : Peulh ↔ Kanouri, Peulh ↔ Maouri, Kanouri ↔ 

Maouri, Touareg ↔ Zarma-Sonraï, Gourmantché ↔ Touareg, 

Zarma- Sonraï ↔ Gobirawa, etc. 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

49 
 

Ces exemples illustrent parfaitement l’harmonie qui règne 

entre les différentes communautés qui peuplent le territoire nigérien. 

Ces relations intercommunautaires, nées de l’occupation du même 

espace ou des liens de sang suite à des mariages contractés entre les 

membres des différentes communautés, constituent le socle à partir 

duquel on peut envisager une unité nationale étant donné que ce sont 

des liens qui assurent une solide cohésion sociale. 

1.4. La dimension interprofessionnelle et interconfessionnelle  

À l’intérieur d’une même communauté ethnique où, si ce n’est 

pas entre parents dits éloignés, c’est entre les membres de 

confessions ou de professions différentes que se pratique le jeu de la 

parenté à plaisanterie.  

Au niveau professionnel on peut noter les relations de 

plaisanteries suivantes : Bouchers ↔ Éleveurs ; Tisserands ↔ 

Forgerons, etc. Au niveau confessionnel le clivage le plus visible est 

celui qui existe entre les Marabouts et les Chefs animistes. 

En somme, l’observation sur le terrain montre que le jeu se 

déroule toujours selon les mêmes règles et principes que dans le cas 

du cousinage familial. Dans les différents cas, le rapport est surtout 

décrit en termes de « maîtres » et d’« esclaves » ou en termes de 

« femme » et d’« homme ». Dans tous les cas, il est à noter que cette 

distinction, « maîtres-esclaves », « homme-femme », est sans aucune 

conséquence dans la conduite du jeu et peut en être le stimulateur. 

On remarque également une spécification des groupes et 

individus impliqués dans la relation. Il s’agit des relations entre 

cousins croisés, oncles maternels et neveux utérins, petits-enfants et 

grands-parents, beaux-frères et belles- sœurs, classes d’âges 

alternées, matriclans, patriclans, groupes socioprofessionnels, maîtres 

et captifs, quartiers, villages, contrées, entité politiques, noms 

d’honneurs, groupes ethniques. À côté de cette spécification on note 

une forte intensité de la relation connexe, comme l’alliance 

matrimoniale préférentielle ou interdit de mariage, pacte de sang réel 

ou pacte de sang métaphorique, simples moqueries ou relation 

sanctionnée par une amende, liberté de ton complète ou plaisanterie 

minimale, humour gratuit ou service attendu de la symétrie à 

l’asymétrie. 

De toute évidence on retiendra que c’est surtout 

l’hétérogénéité qui caractérise cet ensemble de relations qui ont, tour 



BARAO Madougou – Contribution à une exploitation rationnelle d’une valeur culturelle ... 
_________________________________________________________________ 

50 

 

à tour, été versées dans le champ, trop vaste, des « relations à 

plaisanterie ». De ce fait la réponse à la question « qu’est-ce que le 

cousinage à plaisanterie ? », suppose déjà un corps constitué de 

connaissances dont il faut montrer dans quelle mesure il reposerait 

sur une abstraction. Ainsi pour quiconque qui veut étudier cette 

pratique doit savoir qu’il ne s’agit pas de fixer uniformément les 

limites des relations à étudier, mais qu’il apparait plus judicieux 

d’exercer toute sa liberté de chercheur afin de déterminer les limites 

de ces relations qu’il choisit d’étudier. 

Cela dit, l’exigence de définition stricte imposée par la question 

« qu’est-ce que le cousinage à plaisanterie ? », revient donc à se 

mettre surtout d’accord sur une autre question, « de quoi parle-t-

on ? ». Et c’est là que surgit la question de la variété des termes 

vernaculaires dont la liste n’est jamais exhaustive. C’est pourquoi 

nous estimons que des études concrètes et approfondies doivent 

souligner les possibilités de déclinaisons entre différents types de 

relations à plaisanterie. Cela permettra, sans doute, de dépasser le 

débat stérile sur la terminologie, car qu’on dise cousinage à 

plaisanterie, relation à plaisanterie, alliance ou parenté à plaisanterie, 

il nous semble préférable de conserver les termes employés par les 

locuteurs en présence.  

Aussi, devons-nous rappeler que dans le contexte nigérien la 

confusion pourrait être évitée, car le jeu se pratique au sein de toutes 

les communautés ethnolinguistiques du pays comme en témoigne 

l’existence d’un terme, dans toutes les langues parlées au Niger, pour 

le désigner. À titre illustratif et à la lumière de nos enquêtes sur le 

terrain (de 2008 à 2010) on peut noter :  

• « TABASTKA » en langue Haoussa ; 

• « BASSETAREY » en langue Zarma-Songhaï ; 

• « DENGUIRAGU » en langue peulh ; 

• « TABOUBZA » en langue Tamashek ; 

• « TCHINDI » en langue Gourmantché ; 

• « N’GUI » en langue Kanouri ; 

• etc… 

Cela montre clairement que cette pratique est connue par 

toutes les communautés et que nos enquêtes montrent, pour le 

moment, que ces communautés parlent de cette pratique dans le 

même sens, celui du cousinage à plaisanterie. S’il y a lieu de tirer un 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

51 
 

trait sur le problème de terminologie, il convient mieux de rester 

fidèle au sens commun du jeu et d’adopter rigoureusement le terme 

de cousinage pour désigner toutes ces relations ou alliances à 

plaisanterie. 

Le cousinage à plaisanterie est donc un système de valeurs qui 

lie des communautés différentes dans un réseau de relations non 

formelles, du moins officiellement, selon les règles modernes de 

gestion des rapports sociaux et de la vie commune. C’est « un 

système de valeurs qui n’est pas de droit officiel, c’est-à-dire qu’il est 

de référence facultative et fonctionne en parallèle avec les systèmes 

de valeur régissant légalement les communautés ethniques 

respectives » (A. Barké, 2006, p. 284). 

La parenté à plaisanterie est un réseau de relations fondé sur 

un système de valeurs régi, dans tous les cas de liaisons, par des 

dispositions réglementaires identiques et répondant aux 

prédispositions de l’option de coopération intercommunautaire. Il est, 

selon la traduction variable dont on fait usage en français, dénommé 

« cousinage à plaisanterie » ou « alliance à plaisanterie » ou « parenté 

à plaisanterie » ou encore « parenté plaisante ». Selon A. Barké (2006, 

p.164-165) : 

Il s’agit d’un système qui se présente sous la forme d’un jeu 
consistant pour les joueurs, membres respectifs de l’un et de l’autre 
des deux groupes communautaires en liaison bilatérale, à exprimer 
ouvertement leurs différences respectives en évaluant chacun son 
groupe d’appartenance plus favorablement que le groupe auquel 
celui-ci est lié en la circonstance, et à concourir à administrer les 
preuves de la justesse de ses évaluations, par tous les moyens qu’il 
jugerait utiles. 

Cette présentation nous permet d’émettre l’hypothèse selon laquelle 

le « cousinage ou parenté à plaisanterie » est une pratique qui joue un 

rôle important dans la cohésion de nos sociétés. Il participe donc de la 

cohésion sociale, de l’intégration des communautés, de la pacification 

des relations intra et intercommunautaires, bref c’est un ciment pour 

la consolidation de l’unité nationale qu’il faut entretenir et pérenniser 

à travers des études scientifiques. 

2. Quelques pistes de recherches scientifiques comme issue 

rationnelle pour la sauvegarde de cette valeur culturelle  



BARAO Madougou – Contribution à une exploitation rationnelle d’une valeur culturelle ... 
_________________________________________________________________ 

52 

 

Une observation profonde et critique permet de saisir toute 

l’importance de la pratique de la parenté à plaisanterie dans le cadre 

des recherches scientifiques dignes de ce nom. Notre approche qui se 

veut une hypothèse de travail pourrait, suite à des recherches 

minutieusement menées, conduire à l’exploration scientifique des 

données émanant de la pratique du cousinage à plaisanterie.  

Aujourd’hui, il est clair, toutes les occasions de célébration ou 

de commémoration relatives aux questions du sens de l’être, de la vie, 

sont le théâtre d’interrogations sur l’échec ou l’essoufflement des 

théories ou autres discours édifiants sur la portée du projet 

rationaliste de la modernité. Les questions de droit, de liberté, de 

justices et de cohabitation, que constitue notre héritage des Lumières, 

sont aujourd’hui en proie à des critiques et à des questionnements les 

plus déchirants. La question de l’identité, des nations, des frontières 

et surtout de la culture se pose aujourd’hui avec beaucoup d’acuité. 

Ne serait-il pas utile pour l’humanité de voir comment l’identité jadis 

considérée comme fermée et compacte, diffère de celle qui est dite 

ouverte constamment en mouvement, ou qu’elle pourrait contribuer à 

éclairer cette dernière ? N’est-il pas risqué pour l’humanité de 

continuer à voir, à travers la différence, que certaines valeurs sont 

archaïques et donc classées parce que, incapables de se développer et 

de s’ouvrir aux autres ? La mondialisation galopante est-elle 

condamnée à se poursuivre aveuglement au détriment du pluralisme 

culturel ? Quels sont les pratiques ou les types de rationalités qui 

demeurent ignorés du répertoire occidental et qui pourraient servir 

de base pour un nouveau départ ? Comment enfin, la culture perçue 

comme un instrument de réparation, de consolidation et de 

préservation dans un cadre circonscrit et figé, pourrait jouer son rôle 

fondamental d’invention, de réorganisation combinée de la mémoire, 

de l’oubli et de l’espérance ? On sait, par ailleurs, que les faits 

culturels ont pour fonction de satisfaire, non pas directement les 

besoins primaires de l’être humain, mais des besoins dérivés qui sont 

liés à la nécessité d’organiser la vie en société. Comme le souligne B. 

Malinowski, 

puisque la reproduction humaine, qui exige l’entretien, l’éducation et 
la formation civique des enfants ne se confond pas avec le simple fait 
de l’accouplement, elle impose tout un jeu de déterminants 
supplémentaires, c’est-à-dire de besoins, qui trouvent à se satisfaire 
par des assiduités réglées, par le tabou de l’inceste et de l’exogamie, 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

53 
 

par les dispositions matrimoniales préférentielles, et, dans l’ordre de 
la parenté et du parental, par le système des apparentements 
généalogiques, et tout ce qu’ils entraînent de rapports éthiques, 
juridiques et coopératifs […] (B. Malinowski,1968, p. 140-142). 

La question d’éthique est aujourd’hui dans un univers 

complexe où des questions pertinentes se posent : dans quelle mesure 

le développement peut-il procéder durablement de valeurs nouvelles 

et compétitives ? Comment alors concilier, dans cet univers 

complexe, droit, liberté et organisation (ou contrainte) ? Quelle peut 

être la force de l’éthique ? Comment surmonter l’exclusion ? 

Comment faire face à l’individualisme, l’égocentrisme actuel ? Toutes 

ces questions nous ramènent à la création des conditions humaines, 

ou d’entretien des normes et des règles régissant les sociétés 

humaines. En somme il est temps, pour nous, de savoir si nous 

disposons de l’espoir et du savoir nécessaire pour augmenter les taux 

de légitimité démocratique, de sorte que la dispute cède son goût 

dichotomique à une vigueur négociatrice, permettant la dissolution 

du clivage vainqueur/vaincu. 

Les préoccupations que soulèvent ces interrogations ne doivent 

pas conduire au pessimisme, mais à l’affirmation conséquente de 

notre être qui nous oblige à croire qu’il est encore permis d’espérer. 

Pour toutes ces raisons nous estimons, sans avoir de réponses 

immédiates, que le cousinage ou parenté à plaisanterie en tant que 

type de rationalité, est une hypothèse plausible, un horizon de 

nouvelles perspectives. Pour explorer cette nouvelle voie nous 

suggérons comme méthode, la pluridisciplinarité et donc 

d’entreprendre des recherches profondes dans tous les domaines des 

sciences humaines et sociales : histoire, géographie humaine, socio-

anthropologie, philosophie, linguistique, psychologie sociale, 

économie, droit, etc. 

2.1. En histoire et géographie humaine  

En histoire, l’analyse de quelques données de recherches sur le 

terrain a révélé que l’origine du cousinage à plaisanterie est 

diversement appréciée, mais que celle-ci pourrait nous édifier sur les 

fondements historiques de la cohabitation pacifique qui a toujours 

caractérisé les communautés qui pratiquent ce jeu, et au-delà réécrire 

notre histoire sur des bases plus saines que de se contenter des 

informations fabriquées et venues de l’extérieure. Une telle approche 



BARAO Madougou – Contribution à une exploitation rationnelle d’une valeur culturelle ... 
_________________________________________________________________ 

54 

 

nous permettra sans doute de mieux cerner l’origine de nos liens 

(pour mieux les entretenir) et par conséquent celle des différentes 

communautés.  

La notoriété du thème de cousinage à plaisanterie, dans 

l’espace nigérien, mérite une attention particulière de la part des 

chercheurs ou tout au moins être interrogée. Ces fameuses relations 

de cousinage ou de parenté à plaisanterie ont été un temps un objet 

classique de l’anthropologie, il est aujourd’hui nécessaire de 

renouveler les questionnements sur cet ensemble de pratiques qui 

ont, à un moment ou un autre, interpellé les chercheurs sur des 

terrains différents. Une analyse discursive devrait non seulement 

permettre une interrogation des enjeux éminemment politique et 

contemporain du cousinage à plaisanterie, mais surtout de la dé-

historisation de cette pratique, souvent inconsciente, opérée à des fins 

louables, mais souvent illusoires, d’ingénierie culturelle du social et 

de pacification des sociétés. 

L’histoire des peuplements des territoires que nous occupons 

est une source à explorer par les historiens et les spécialistes de la 

géographie humaine, en vue de comprendre et d’expliquer le 

fondement et le sens de l’occupation spatiale et de la libre circulation 

des personnes et des biens. Il est évident que la présence de certaines 

communautés sur certains territoires n’est pas fortuite. 

2.2. En sociologie et anthropologie  

Le cousinage à plaisanterie est un phénomène social qu’il serait 

intéressant de voir la sociologie et l’anthropologie lui accorder une 

place de choix dans l’élaboration et la compréhension des mécanismes 

qui fondent nos sociétés. Car, il est une base solide permettant, nous 

en sommes convaincus, de comprendre le fonctionnement des 

groupes ethnolinguistiques et de prendre en charge certaines 

questions sociales. La parenté à plaisanterie est un phénomène social 

qui porte en lui toutes les dimensions du fonctionnement et de la 

structuration de nos sociétés. 

Le système du "cousinage à plaisanterie", même sans être un 

système normatif de droit pour les membres des différentes 

communautés en présence, induit, par le fait qu’il constitue une 

référence commune à celles-ci, un modèle organisationnel à travers 

lequel des personnes appartenant à des structures sociales 

communautaires – en principe sectaires – peuvent entreprendre les 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

55 
 

unes et les autres des transactions concurrentielles libres, pacifiques 

et mutuellement avantageuses. Parce qu’elle transcende les frontières 

de la parentèle, des âges, du village, des catégories 

socioprofessionnelles, de l’ethnie et des hiérarchies sociales, la 

parenté à plaisanterie pourrait être d’un certain apport dans la 

construction et la gestion de nos Etas modernes. Dans cette 

perspective, on peut dire avec A. R. Ndiaye (2012, p. 79-107) que, 

Le premier homme d’Etat qui a compris le parti qu’il pouvait tirer de 
la parenté à plaisanterie est sans doute Soundiata Keita, fondateurs de 
l’empire du Mali, qui prit conscience que l’empire naissant brasserait 
des ethnies nombreuses et diverses, dont il faudra gérer la 
coexistence. C’est ainsi qu’en 1236, il rassembla dans la clairière de 
Kouroukan Fouga, […] les dignitaires du nouvel Etat, des 
représentants des provinces et des entités ethniques, afin de formuler 
la Charte de l’Empire. 

C’est cette charte qui est aujourd’hui connue sous le nom de la Charte 

de Kouroukan Fouga, qui constitue une source pertinente de la 

pensée politique en Afrique (CELHTO, 2008). C’est à juste titre que 

nous estimons que la parenté à plaisanterie peut servir de base pour 

une étude socio-anthropologique de l’organisation socio-politique de 

nos sociétés. Car c’est bien dans des sources comme celle-ci que 

l’Afrique doit puiser pour trouver sa voie à elle du développement, de 

la décentralisation et de la démocratie. 

2.2. En linguistique et communication 

Aussi, il ne faut pas sous-estimer le rôle combien important de 

la pratique de la parenté à plaisanterie dans la naissance d’un 

multilinguisme fructueux parce que porteur de cohésion et 

d’harmonie (exemple de la langue Tasawaq d’Ingal)1. Le 

multilinguisme constitue, en effet, l’une des marques de la parenté ou 

du cousinage à plaisanterie car les joueurs des communautés 

différentes sont amenés à maitriser la langue de leur adversaire du 

jeu afin d’être plus efficace dans l’exercice. Ce qui facilite les échanges 

communicationnels, la compréhension et une bonne interaction. 

Comme le disait un adage populaire « dans la compréhension il n’y a 

point de conflit », il est donc nécessaire de réfléchir dans la 

 
1 Il s’agit d’une langue parlée dans la localité d’Ingal au nord du Niger, une langue 
qui est née de la combinaison des langues Zarma-songhay, Tamashek, Arabe et un 
peu de Haoussa. 



BARAO Madougou – Contribution à une exploitation rationnelle d’une valeur culturelle ... 
_________________________________________________________________ 

56 

 

perspective d’un multilinguisme comme vecteur de paix et de stabilité 

sociale. Ce sera la tâche dévolue aux linguistes et spécialistes des 

sciences de la communication pour une exploitation rationnelle du 

cousinage à plaisanterie. 

2.3. En psychologie sociale 

En outre, une étude psychosociologique peut permettre de 

comprendre l’impact du jeu sur l’individu, et l’intégration au niveau 

individuel de cette valeur sociale. Il s’agit donc de considérer chaque 

joueur comme un sujet social dont les comportements sont influencés 

par son appartenance à une communauté. 

2.4. En sciences économiques et juridiques 

La circulation des personnes et des biens traduit, quant à elle, 

l’existence d’échanges intra et intercommunautaires. C’est pourquoi 

nous pensons qu’une analyse économique du mode d’échange, dans le 

cadre de la parenté à plaisanterie, pourrait servir de base à une 

approche théorique des échanges économiques qui se placerait comme 

alternative à l’échange libéral et mercantiliste source d’égoïsme et de 

conflits de toute sorte. Car il existe, dans le cadre de la parenté à 

plaisanterie, une pratique commerciale et un type d’échange rationnel 

fondés sur des valeurs notamment morales et humaines, choses 

auxquelles l’échange économique actuel n’accorde aucune importance. 

Les relations de parenté à plaisanterie peuvent, à tout point de 

vue, servir le législateur dans la définition et la détermination des 

droits et devoirs des membres de la communauté. En se référant à 

cette pratique on peut définir la base légale d’un droit positif qui fait 

obligation aux joueurs de respecter l’adversaire, comme l’enseigne 

cette valeur. On peut aussi voir dans la sentence des circonstances 

atténuantes, afin de moraliser les rapports entre membres des 

différentes communautés nationales. Ce qui, à n’en point douter, peut 

servir de base pour une approche théorique et rationnelle afin de 

fonder une nouvelle conception des droits et devoirs des citoyens. 

2.5. En logique et mathématiques  

En logique on peut, en considérant ‘‘’égalité parfaite’’ des 

joueurs, construire des syllogismes hypothétiques simples ou des 

équivalences. Soient les lettres A, B, et C représentant 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

57 
 

respectivement les membres des communautés suivantes : Maouri, 

Kanouri et Peulh. 

Exemple d’équivalence :  

A équivalent à B (A↔B) ; B équivalent à C (B↔C) ; donc A 

équivalent à C (A↔C). 

Exemples de syllogismes hypothétiques :  

-  Syllogisme conditionnel constructif : ‶Si A est vrai, alors B est 

vrai ; or A est vrai, donc B est vrai‶. 

-  Syllogisme conditionnel destructif. ‶Si A, alors B. Or non B 

donc non A‶. 

- Syllogisme disjonctif : ‶Ou A ou B. Or A donc non B‶. (Il 

s’agit ici de deux événements qui s’excluent). 

- Le Modus tollendo-polens : ‘‘Ou A ou B. Or non A donc B’’. 

- Le Dilemme constructif simple : ‘‘Si A alors B ; si C alors B. Or 

A ou C, donc B’’. 

- Le Dilemme destructif simple : ‘‘Si A alors B ; si A alors C ; or 

non B, non C donc non A’’. 

Cela donne ce qu’on peut appeler ‘‘la logique des relations parentales’’. 

Partant du principe d’égalité parfaite entre les joueurs, la 

pratique du cousinage à plaisanterie peut servir de base à des calculs 

mathématiques, car elle fait ressortir une certaine logique 

mathématisable à tout point de vue. 

Exemple : le triangle, le parallélogramme et le cercle des parents à 

plaisanterie 

Soient quatre points A, B, C et D représentant respectivement 

les membres des communautés suivantes : Maouri, Kanouri, Peul et 

Baâdaré. D’abord, étant donné que les Maouri, les Kanouri et les 

Peulhs sont cousins à plaisanterie entre eux, les points A, B et C 

forment un triangle équilatéral parfait. 

 



BARAO Madougou – Contribution à une exploitation rationnelle d’une valeur culturelle ... 
_________________________________________________________________ 

58 

 

Le Baâdaré étant uniquement cousin au Maouri, dans la 

pratique du jeu (à quatre), le Baâdaré se retrouve dans une relation 

avec le Peulh et le Kanouri par l’intermédiaire du Maouri. C’est ainsi 

que la parallèle à AB passant par C et la parallèle à AC passant par B 

se coupent au point D, et le tout donne un quadrilatère parfait aux 

quatre côtés tous égaux et avec comme conséquence les diagonales 

parfaites (AD et CB) toutes égales. Le tout donne le parallélogramme 

des cousins, avec AB = AC = BD = CD.  

 
De même, lorsqu’on considère un cercle (Ꞓ) quelconque avec A 

comme centre, on peut construire un cercle de rayon AB=AC=AD. 

 
Bref ce sont là quelques exemples permettant de voir la 

possibilité d’exploitation logico-mathématique des relations à 

plaisanterie. 

2.6. En philosophie 

Enfin, les pistes de recherches sont nombreuses et riches 

d’enseignements preuve évidente que la parenté à plaisanterie est un 

type de rationalité qui pourrait servir de bases de recherches dans les 

domaines aussi variés des science humaines et sociales et même en 

logique car le jeu s’effectue selon des règles rationnelles logiquement 

définissables. C’est pourquoi et au regard de tout ce qui précède, le 

philosophe trouvera mieux que quiconque de quoi s’occuper. Toutes 

les pistes évoquées plus haut constituent des moyens rationnels de 

réflexion qui permettront au philosophe de se sentir à l’aise dans 

l’interprétation rationnelle du cousinage à plaisanterie. Les questions 

comme l’éthique de la parenté à plaisanterie (M. Barao, 2020), celles 

relatives aux droits et devoirs, à l’organisation sociale et politique, au 

sens de la vie et du vivre ensemble des communautés, des questions 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

59 
 

religieuses et métaphysiques, sont autant de matières sur lesquelles 

une approche purement rationnelle peut apporter beaucoup de 

lumière et qui fera de la parenté à plaisanterie un jeu d’une portée 

rationnelle incontestable. 

Dès lors, l’intérêt philosophique et scientifique de la parenté à 

plaisanterie n’est plus à démontrer. Le rationalisme occidental a fait 

ses preuves et n’a pas permis la réalisation de l’idéal humain de 

bonheur, de paix et de quiétude sociale. La parenté à plaisanterie est 

un jeu qui va au-delà du simple jeu, il est une valeur, la valeur des 

valeurs qui pourrait servir de levier pour relever le défi humaniste de 

notre temps. 

Conclusion 

La parenté à plaisanterie est un type de rationalité qui dépasse 

le cadre de la rationalité au sens moderne et occidental du mot et qui 

pourrait servir de référent pour palier à certaines insuffisances du 

rationalisme moderne. Il dépasse le simple cadre subjectif pour 

devenir un mécanisme de médiation entre individus et entre 

différentes communautés. Il est incontestablement un ciment 

intercommunautaire qui participe de la consolidation de la paix, de la 

cohésion et de la régulation de la vie sociale.  

À ce titre, il peut servir de base conceptuelle d’une étude 

pouvant déboucher sur des substances échangeables et transmissibles 

(du primaire à l’université). Car il contient les germes d’une véritable 

éthique de la responsabilité, de la liberté, du respect, autant de 

valeurs qui supposent un comportement digne d’humain de la part 

des joueurs, au regard de la logique même du jeu et des normes ou 

règles qui s’imposent à tous sans discrimination aucune.  

Sans être trop prétentieux, nous estimons qu’il est urgent, pour 

nous, d’approfondir les recherches sur cette valeur afin de contribuer 

non seulement, à la consolidation des valeurs qu’elle enseigne, mais 

surtout d’exprimer en tant qu’africains notre rôle d’acteurs, dans la 

construction d’un monde nouveau, un monde de solidarité et de paix.  

------------------------------------ 

Références bibliographiques 

BARAO Madougou, 2012, « Le cousinage à plaisanterie au Niger : 

une pratique rationnelle qui participe de la cohésion sociale », 

in Etudes Sahéliennes, no Spécial, Éditions Gashingo, pp. 13-26. 



BARAO Madougou – Contribution à une exploitation rationnelle d’une valeur culturelle ... 
_________________________________________________________________ 

60 

 

BARAO Madougou, 2020, « La parenté à plaisanterie et cohésion 

sociale : une forme de rationalité au-delà du jeu d’alliances », in 

Le Cailcédrat, Revue canadienne de philosophie, lettres et sciences 

humaines, n° 10, pp. 213-225. 

BARKE Adamou, 2006, « Rationalité et structures sociales 

identitaires », in Annales des Lettres et Sciences Humaines, 

Université de Ouagadougou, n°004, pp. 164,165. 

BARKE Adamou, 2006, « Le cousinage à plaisanterie, rationalité et 

identitaire plurielles, pacifiques et fécondes », In Actes du 

colloque international, Francophonie, conflit ou complémentarité 

identitaire, Université de Balamand, p. 284. 

Centre d’Etudes Linguistiques et Historiques par la Tradition Orale 

(CELHTO), 2008, La Charte de Kouroukan Fouga, Aux sources 

d’une pensée politique en Afrique, Paris, L’Harmattan. 

KELETIGUI Marico, 1990, « La parenté à plaisanterie comme 

facteur d'intégration sociale en Afrique occidentale », 

Communication au Colloque International « Aires culturelles et 

création littéraires en Afrique », décembre, NEA du Sénégal, p. 

36. 

MALINOWSKI Branislaw, 1968, Une théorie scientifique de la culture et 

autres essais, trad. Fr., Paris, La Découverte. 

NDIAYE, A. R., 2012, « Parenté plaisante et chaînes patronymiques 

pour la construction d’une citoyenneté transfrontalière en 

Afrique de l’Ouest », in Études Sahéliennes, no Spécial, Éditions 

Gashingo, pp. 79-107. 

OUEDRAOGO, S. A., 2012, « Quelque réflexions sur la langue des 

isawaghan et la question de la pacification des relations dans le 

nord du Niger », In Etudes Sahéliennes, no Spécial, Éditions 

Gashingo, pp. 49-61. 

SISSAO, A., J., 2002, Alliances et parenté à plaisanterie au Burkina Faso, 

Ouagadougou, PSIC. 


