
Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

11 
 

LE VISAGE MODERNE DE LA LIBERTÉ AU TRIBUNAL DU 

CONCEPT HÉGÉLIEN DE SECONDE NATURE 

NIAMIEN Kouakou Hervé  

Université Peleforo Gon Coulibaly / Côte d’Ivoire 

E-mail : herveniamien@upgc.edu.ci  

 

Soumission : 29/10/2025                                        Acceptation : 11/12/2025  

Résumé : La Modernité, depuis les Lumières, déploie une liberté qui 

se refuse toute référence à un monde ailleurs ou, ce qui signifie la même 

chose, un ailleurs monde. La conscience qui s’y manifeste s’objective 

dans un monde visible qui se veut le fruit de sa liberté. C’est, en effet, 

dans la matérialité technoscientifique que celle-ci, aujourd’hui, trouve 

sa formulation la plus aboutie, circonscrivant, malheureusement, une 

société d’intérêts privés qui, de notre point de vue, attire et suscite 

l’attention de celui qui sait s’inquiéter des valeurs universelles de 

l’humanité. À travers son concept de seconde nature, Hegel, philosophe 

de la Modernité, fut l’un des penseurs à se soucier justement de cette 

objectivation ineffective de la liberté moderne. En mettant nos pas, à 

travers cet article, dans ceux de cet idéaliste, nous envisageons une 

critique dialectique de ladite liberté, dont la diction effective ne peut 

s’effectuer que dans l’éthicité, à la cime de laquelle se trouve l’État, 

mais un État dans lequel l’individu est moins subjectif qu’objectif. 

Mots-clés : Esprit, Hegel, modernité, seconde nature, technoscience. 

Abstract : Modernity, since the Enlightenment, unfolds a freedom 

that refuses any reference to a world elsewhere, or, which amounts to 

the same thing an elsewhere world. The consciousness that manifests 

itself there objectifies itself in a visible world that seeks to be the fruit 

of its frredom. It is, indeed, in tehnoscientific materiality that this finds 

its most accomplished expression today, unfortunately delimiting a 

society of private interests which, from our point of view, draw and 

arouses the attention of those who know how to be concerned with the 

universal values of humanity. Through his concept of second nature, 

Hegel, a philosopher of Modernity, was one of the thinkers to concern 

himself precisely with this ineffective objectification of modern 

freedom. By following in the footsteps of this idealist through this 

article, we consider a dialectical critique of said freedom, whose actual 

mailto:herveniamien@upgc.edu.ci


NIAMIEN K. Hervé – Le visage moderne de la liberté au tribunal du concept ... 

_________________________________________________________________ 

12 
 

expression can only occur within ethical life, at the pinnacle of which 

stands the State, but a State in which the individual is less subjective 

than objective. 

Keywords : Spirit, Hegel, Modernity, Second nature, Technoscience 

Introduction 

De toutes les époques qui jalonnent l’histoire de l’humanité, la 

Modernité, pour la simple raison que son contenu opère un 

changement radical de paradigme, semble la plus marquante. Cette 

période – qui trouve sa continuité dans la Contemporanéité -, 

déterminée par la volonté manifeste de l’homme de s’affirmer et de se 

réinventer, priorise la liberté que celui-ci pose désormais par lui-même. 

Poser librement son soi par soi-même de sorte à produire un monde : 

voilà ce en quoi se décline l’être profond du monde moderne  

Dans la philosophie hégélienne, cette volonté libre de produire 

un monde, au sens allemand de Erzeugen, est le propre de l’esprit. 

Produire-un-monde suppose donc, chez Hegel, une disposition-d ’esprit-

libre. Mieux, c’est l’esprit qui veut être à l’extérieur de lui ce qu’il est 

dans son intérieur. Il veut ainsi quitter son abstraction indéterminée 

pour s’objectiver, c’est-à-dire se donner un contenu qu’il pose lui-même 

au-delà de sa subjectivité. Ce monde-là, ce monde produit par l’esprit 

est, selon l’hégélianisme, l’œuvre de sa seconde nature, en tant que 

négation de son être subjectif et déploiement de sa nature objectivante. 

Par ailleurs, dans son objectivation, l’esprit est, en son effectivité 

même, éthicité ou, ce qui revient au même, élévation de soi vers 

l’universel ; lequel universel, loin d’être poreux, est porteur de valeurs 

éthiques. En l’homme, l’esprit est un singulier-universel qui trouve 

l’objectivité de son être dans l’éthicité.  

Malheureusement, le monde moderne, même s’il a le mérite d’être 

producteur, ne saurait manifester une liberté qui corresponde à une vie 

éthique telle que le veut l’esprit objectif hégélien. Car la liberté qu’il 

déploie n’est qu’à un stade où l’homme est producteur d’un monde qui 

trouve son effectivité dans une singularité matérielle qu’il dépose 

concrètement dans la technoscience, et dont on connaît, aujourd’hui, 

les énormes dérives qu’elle fait subir à l’humanité. Cette inquiétude 

d’ordre philosophique suscite en nous le problème suivant : les 

exigences éthiques de l’esprit objectif hégélien mettent-elles en cause 

la liberté moderne ? En fait, l’hypothèse qui anime cette problématique 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

13 
 

est relative à l’idée que, la Modernité, au regard de sa phénoménologie, 

manifesterait une autonomie, en son contenu, trop subjective. N’est-ce 

pas ce qui justifierait le caractère exagérément intéressé des relations, 

sous nos cieux, entre individus et entre États (géopolitique) ? Ainsi, en 

soutenant la thèse selon laquelle, le monde moderne, dont les sillons 

de développement sont tracés par la technoscience, doit mettre en 

relief des valeurs communautaires, au sens hégélien du terme, ce 

travail, à travers une approche exclusivement, dialectique, vise à porter 

une critique objective sur la rationalité hyper instrumentale dudit 

monde. Cela permettra de susciter, dans la conscience de chaque 

individu, le souci d’être porteur de valeurs éthiques dignes de l’humain. 

Pour ce faire, l’examen de ce problème s’articule autour de deux 

moments : le premier, à partir de l’idée de première nature des 

contractualistes modernes, consiste en une clarification du concept 

hégélien de seconde nature. Le second, quant à lui, partant de cette 

clarification conceptuelle, analysera le visage contemporain de la 

liberté dont les balafres, trop visibles, convainquent le philosophe de 

l’urgence qu’il a à panser la chose.  

1. Du concept hégélien de seconde nature 

1.1. La théorie du Contrat social comme berceau 

philosophique de l’idée de première nature 

L’une des plus grandes questions primaires sur l’homme à 

laquelle se sont intéressés les grands philosophes est celle qui est liée 

à sa nature, car à cette question spécifique est adossée toute la structure 

cognitive de la société politique. Quelle est la nature de l’homme ? Est-

elle est sociale ou individualiste ? Parmi les nombreuses doctrines 

philosophiques à s’être destinées à répondre à ce problème, le 

contractualisme, en son versant moderne, est celle qui a reçu plus 

d’audience à cause de sa fameuse théorie de l’état de nature. D’ailleurs, 

ce n’est pas de manière fortuite que nous traitons ainsi cette théorie : 

tous les philosophes modernes du contrat social, à l’exception de 

Thomas Hobbes sont unanimes sur le fait que, cet état est une réalité 

qui pourrait être présentée « (…) comme le produit d’une abstraction, 

ou plutôt d’une soustraction, en somme comme le résultat d’une 

expérience mentale » (P. Pasquale. 1994. P. 6). Plus précisément, la 

théorie de l’état de nature est une réalité inventée dans le but avoué de 

rendre raison de l’état civil et de son fonctionnement, de saisir 

fondamentalement l’exigence pour l’homme de se créer un univers 



NIAMIEN K. Hervé – Le visage moderne de la liberté au tribunal du concept ... 

_________________________________________________________________ 

14 
 

juridique capable de réguler son interaction avec les autres individus. 

Mais que nous enseigne-t-il essentiellement ? À ce sujet, les réponses 

diffèrent d’un théoricien contractualiste à un autre. 

Selon Thomas Hobbes, l’homme est, à l’état naturel, un être 

foncièrement agressif et méchant. Son état est déterminé par une 

condition de guerre perpétuelle et « celle-ci est telle qu’elle est une 

guerre de chacun contre chacun » (T. Hobbes, 2000, p. 224). Dans cet 

état, les individus manifestent les uns à l’égard des autres de la 

méfiance, étant donné que chaque individu, possédant une libre et 

absolue expression de sa liberté, peut en user comme bon lui semble. 

Ainsi l’homme naturel, parce que soucieux de conserver sa vie, laquelle 

est constamment exposée à la merci des autres volontés, est doté d’une 

absolue liberté d’agressivité, qui nie constamment celle des autres. La 

nature humaine est donc conçue, chez Hobbes, comme étant « solitaire, 

misérable, dangereuse et brève » (T. Hobbes, 2000, p. 225). Chez John 

Locke, l’état de nature est un état dans lequel les hommes sont 

pleinement investis de deux droits naturels et fondamentaux : la 

liberté et la propriété privée. En effet, dans cet état présocial selon lui, 

chaque individu, absolument libre et autonome, jouit entièrement du 

fruit de son travail, et fait des productions de celui-ci sa propriété ; une 

propriété d’intérêt privé que personne, en dehors de lui, ne peut aliéner 

sans être menacé. L’homme naturel lockéen est, de ce fait, un libéral 

dont la liberté et les propriétés sont les uniques choses à protéger. 

Avec Rousseau, l’état naturel de l’homme est assez complexe, dans la 

mesure où celui-ci, de nature solipsiste, n’est ni bon ni mauvais ; seul 

le sentiment de pitié déterminait son être natal. Par ailleurs, selon ce 

philosophe français, l’homme naturel commence à développer un 

égoïsme lorsque, dans son solipsisme, il fait la rencontre des autres. 

Ceux-ci suscitent en lui des instincts de jalousie, de concurrence, de 

méfiance, qui feront de lui un être méchant. 

On se rend compte, qu’on soit du côté de Hobbes, de Locke 

comme de Rousseau, que ces philosophes contractualistes développent 

tous une théorie de l’état de nature presque similaire, en ceci que cet 

état met en relief une atmosphère d’insécurité, de méfiance et de 

danger permanent qui menace ceux qui y vivent. C’est cette 

atmosphère de peur généralisée, de danger et d’insécurité, à chaque fois 

imminent, qui, selon eux, a rendu nécessaire la vie sociale. Par ailleurs, 

notre étude, dans ce chapitre précis, consiste moins à exposer les 

dangers auxquels sont exposés les individus dans cet état - quoique ce 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

15 
 

détour cognitif soit nécessaire pour le besoin de la connaissance - qu’à 

montrer la structure métaphysique à laquelle s’adosse l’être 

conscientiel de l’homme originel tel que conçu par les philosophes du 

contrat. En effet, si l’état de nature est considéré comme « un temps 

sans lois, temps sans lien social, temps d’avant la civilisation, temps 

barbare (…) » (F. Lessay, 1983, p. 4), c’est dire, à tout le moins, que 

l’homme, originellement, manifesterait une nature individualiste. 

Trois arguments nous fondent à affirmer cela. 

Primo, l’absoluité de la liberté humaine dans l’état naturel fait se 

concevoir l’homme comme une conscience phénoménologiquement 

individualiste. En effet, l’état de nature met prioritairement en exergue 

l’idée que l’homme serait pourvu d’un pouvoir de volonté qui le 

déterminerait à faire tout ce qu’il veut, selon que ses désirs le 

consentent. Il est donc doté d’un vouloir illimité, de sorte que la 

déclinaison de son être se déploie selon une dictée qui nie totalement, 

en sa présence, la présence des autres présences. On comprend 

pourquoi Chez Hobbes, l’état de nature est un choc des libertés, « une 

guerre de chacun contre chacun (…) [Pis, c’est] cet espace de temps 

pendant lequel la volonté d’en découdre par un combat est 

suffisamment connue (…) » (T. Hobbes, 2000, p. 224). Une liberté 

comme telle est une « totalité absolue et close » ou « un droit qui se 

légitime lui-même, qui se constitue lui-même comme droit, c’est-à-dire 

un droit absolu » (J. G. Fichte, 1984, pp. 133-134). 

Secundo, l’individualisme de l’homme naturel se justifie par sa 

recherche exclusive, dans ses activités, de ses intérêts personnels. C’est 

ce que décrit Hobbes à travers cette illustration :  

Et donc, si deux humains désirent la même chose, dont ils ne 
peuvent cependant jouir l’un et l’autre, ils deviennent ennemis et, 
pour parvenir à leur fin (qui est principalement leur propre 
conservation et parfois seulement leur jouissance), ils s’efforcent de 
s’éliminer ou de s’assujettir l’un l’autre. (T. Hobbes, 2000, p. 222). 

On comprend aisément que l’homme naturel ne poursuit que ses 

propres fins. Sa conscience n’a d’égard que pour ses propres intérêts. 

Parce qu’il est tenu par le souci de protéger sa vie et d’en jouir le plus 

longtemps possible, l’être naturel de l’homme ne peut se concevoir 

autrement que par un individualisme cru et apparent. Son être, pour 

cette raison, serait forgé à exclure naturellement toute présence qui, 

comme indiqué dans l’illustration ci-dessus, voudraient lui ravir l’objet 

de sa jouissance et de son bonheur.  



NIAMIEN K. Hervé – Le visage moderne de la liberté au tribunal du concept ... 

_________________________________________________________________ 

16 
 

Tertio, s’il faut croire en un individualisme naturel de l’homme, 

en une conscience de soi égoïste de l’homme originel, c’est parce que, 

selon le mythe de l’état de nature, l’homme aurait marqué son désir de 

conclure, par contrainte, un pacte social afin de garantir sa sécurité. Le 

mobile, à savoir la contrainte, qui pousse l’homme à entrer en 

commerce avec les autres traduit, une fois de plus, l’idée que, ce n’est 

pas naturellement que l’homme aspire à une vie sociale : il y va étant 

donné les circonstances qui entourent son environnement, il y trouve 

un havre de sécurité et de paix, ce qu’il ne peut obtenir à l’état naturel 

des choses. 

Tout porte à croire, à travers ces trois arguments, que la 

structure psychologique et essentielle de l’homme, dans son état 

originel, se décline selon un individualisme absolu. L’homme serait, dit 

autrement, une conscience de soi naturellement tournée vers elle-

même, absolument close et ne tenant son soi comme ce qui est 

exclusivement vrai en soi. Mais à l’analyse, existe-il, même 

naturellement, une conscience close ? La conscience est-elle, en elle-

même, une entité exclusive aux réalités extérieures ? Hegel est l’un des 

penseurs modernes les plus écoutés à avoir répondu par la négative, 

notamment à travers son concept de seconde nature.  

1.2. Hegel et l’idée de seconde nature : objectivation de la 

conscience de soi comme nature effective de l’homme 

Hegel est l’un des philosophes de la Modernité tardive pour qui, 

définir l’homme comme un être absolument subjectif et individualiste, 

c’est justement biaiser son être réel, son être effectif ; être qu’il faut 

plutôt percevoir dans sa déclinaison objective. Même Emmanuel Kant, 

bien avant lui, avec le criticisme notoire qu’on lui reconnaît, a passé 

sous silence cette essentielle remarque ; considérant, comme ces 

prédécesseurs, l’homme dans sa pure subjectivité. En prenant le 

contre-pied de l’un des plus grands philosophes des Lumières, et avec 

lui tous les philosophes de cette idéologie, Hegel faisait ainsi avancer 

la connaissance de l’homme, dans un siècle, inauguré par Descartes, où 

l’individualisme était considéré comme la doctrine anthropologique la 

mieux partagée. Cela dit, Hegel est presqu’un anti-naturaliste ; il tire 

son inspiration, la plus lointaine1, de la Grèce antique, plus 

 
1 Dans la Modernité, Hegel s’est fortement inspiré de Fichte pour élaborer sa 
philosophie de seconde nature.  



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

17 
 

précisément de la philosophie d’Aristote ; philosophie, de son aveu, de 

laquelle il se sent le plus proche. 

La Grèce antique est connue pour son holisme. L’holisme, en 

effet, désigne une conception de l’existence qui considère les choses 

dans leur universalité. Son système politique, aux couleurs de cette 

perception, se déployait selon que chaque individu n’avait de sens 

existentiel que par rapport à l’État, lieu par excellence du déploiement 

de la chose universelle. Par conséquent, seul l’État conférait à toute 

personne le droit de citoyen. Le citoyen grec, c’est donc cet individu 

dont la conscience est éduquée aux lois de l’État. C’est pourquoi « à la 

question posée sur la meilleure manière d’éduquer son fils de manière 

conforme à l’éthique, un pythagoricien [grec] donna la réponse 

suivante : « fais-le citoyen d’un État qui a de bonnes lois » ». (G. W. F. 

Hegel, 1998, p. 324). Aussi, la connaissance en général, et la 

philosophie en particulier, en Grèce, s’édifiait-elle sous la dictée de 

cette vision holistique du monde. Aristote en sera l’un des chantres les 

plus écoutés. Il conçoit une anthropologie qui fait de l’homme un être 

essentiellement politique, c’est-à-dire ayant les dispositions naturelles 

à vivre dans un espace social. Hegel verra dans cette structure 

anthropologique aristotélicienne l’essence de l’homme, qu’il refuse, 

toutefois, de faire reposer sur la nature, mais plutôt sur l’Esprit. Ainsi, 

Hegel change le substrat ontologique de l’homme en substituant « à la 

théologie de la physis caractéristique de la philosophie antique et 

médiévale la théologie de l’esprit libre qui se pense et se veut lui-

même » (C. Colliot-Thélène, 1993, p. 1). Mais pourquoi l’esprit et non 

la nature ? 

Dans le système hégélien, la nature occupe une position médiane 

entre l’Être et l’Esprit. De façon plus précise, « la nature s’est produite 

comme l’Idée dans la forme de l’être-autre » (G. W. F. Hegel, 2004, p. 

109). Cette position qu’elle occupe, en tant qu’elle est le moment 

extériorisé de l’être, lui confère un statut dégradant, puisqu’étant la 

chute de l’Idée, elle constitue le jeu par lequel l’absolu s’éprouve2 en 

s’aliénant lui-même par son opposition-à-soi. « La nature est donc 

l’Idée aliénée à elle-même par elle-même » (G. W. F. Hegel, 2004, p. 

24). Dans ces conditions, elle entretient une contradiction non-résolue 

avec son concept. Or, dans la philosophie hégélienne, il est de la nature 

d’une chose qui est contraire à son concept d’être singularisée, « en 

 
2 Lire L’épreuve de la contingence de Bernard Mabille 



NIAMIEN K. Hervé – Le visage moderne de la liberté au tribunal du concept ... 

_________________________________________________________________ 

18 
 

donnant à quelque chose un contenu propre qui l’isole formellement 

d’une autre chose » (G. W. F. Hegel, 2004, p. 110). À travers cette 

singularité qui est la sienne, la nature se pose, par conséquent, non 

seulement comme opposable à tout ce qui tombe à l’extérieur de son 

être, mais aussi comme un déjà-là, dont la pleine connaissance de soi 

n’est pas encore parvenu à soi. C’est pourquoi lorsqu’elle habite 

l’homme, la nature donne à celui-ci de se saisir comme une singularité 

absolument libre ; singularité libre qu’il oppose radicalement à ses 

semblables, sans toutefois comprendre son lieu de surgissement et sa 

destination la plus essentielle. Or, quand on connaît bien le système 

hégélien, on sait que la nature est elle-même l’autre-devenu de l’absolu, 

dont le dépassement ne s’opère que par l’esprit. Cela dit, la nature n’est 

absolument opposée à l’esprit. Selon E. Guay (2003, p. 3) « ceux qui 

pensent [le contraire] n’ont pas été suffisamment attentifs à la théorie 

hégélienne de l’Esprit » ; lequel esprit, en tant que vérité de la nature, 

est ce qui confère à l’homme sa liberté ontologique. Avant Hegel, 

Fichte démontrait déjà que l’homme n’a pratiquement rien de naturel, 

étant donné les conditions de formation effective de son être, une fois 

admis à l’existence. Son analyse se fonde sur quatre éléments liés à 

l’homme que celui-ci, au gré de l’esprit libre dont il est essentiellement 

pourvu, façonne pour la survie de son être : c’est sa capacité de 

nutrition, sa capacité de se vêtir, sa capacité de mouvement et 

l’intelligence de son regard. C’est sur la base de cela qu’il est 

fermement convaincu que : « [l’homme,] s’il est un animal, c’est un 

animal extrêmement imparfait, et c’est précisément pour cela qu’il 

n’est pas un animal » (J. F. Fichte, 2004, pp. 96-98). Par ailleurs, si 

l’homme est principiellement libre, comment se manifeste 

concrètement cette liberté ? 

L’homme, en sa donation objective dont l’État est le moment 

d’achèvement, désigne, dans le système hégélien, la forme achevée du 

déploiement de l’esprit. En tant que telle, il est libre, et c’est là sa 

définition la plus effective. Par l’esprit, en effet, l’homme s’appréhende 

comme une liberté qui se pose librement, et dans cette liberté posée, il 

est une conscience objective. C’est tout le sens du passage, dans 

l’Encyclopédie des sciences philosophiques, de l’esprit subjectif, dans 

lequel Hegel développe les moments anthropologique, phénoménologique 

et psychologique de l’homme, à l’esprit objectif, où l’esprit se pose comme 

monde juridique, moral et éthique. Selon Hegel, la vraie nature de 

l’homme réside donc dans sa capacité à élever sa conscience vers 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

19 
 

quelque chose d’universel. C’est là d’ailleurs cette nature de l’homme 

qui, dans l’ordre chronologique de maturation de son être, est la 

seconde, mais, en même temps, la première, en tant qu’elle est, dès le 

départ de son mouvement spéculatif, postulée. 

Cette seconde nature, constituée par l’esprit en vue d’y conquérir et d’y 

éprouver une identité jusqu’alors seulement postulée, est 

essentiellement d’un autre ordre que la première, postulée par l’esprit 

comme ce qui est toujours déjà là et qu’il faut nier pour accéder à soi. 

(G. W. F. Hegel, 1998, p. 53).  

Si donc l’anthropologie hégélienne, en sa destination la plus 

achevée, fait de l’homme un être essentiellement objectif, c’est dire qu’il 

faut saisir celui-ci comme un être-à-autrui, un mitsein. En d’autres 

termes, l’homme est un monde. Et la conséquence de sa mondanéité, 

selon Hegel, consiste à être producteur, au sens allemand de Erzeugen, 

de valeurs juridiques, morales et éthiques.  

En tant que producteur de valeurs juridiques, « la volonté libre 

en et pour soi, telle qu’elle est en soi concept abstrait, est dans la 

déterminité de l’immédiateté » (G. W. F. Hegel, 1998, p. 181). 

Autrement dit, s’accordant mutuellement une reconnaissance en tant 

que personne juridique, les hommes prouvent, par l’établissement du 

droit, leur volonté de se saisir comme une universalité immédiate. 

Toutefois, malgré son caractère universel, le droit juridique, ou privé 

selon Hegel, dans la mesure où son contenu est soumis à un état de 

droit trop rigide, donc privé d’un jugement moral, ne saurait déployer 

tout le potentiel d’objectivation de l’homme, qui est d’être, en sa 

finalité, une universalité subjectivée. C’est pourquoi ne pouvant pas se 

satisfaire d’une telle valeur, l’homme, de son extériorité juridique trop 

absolue, s’intériorise afin de se donner sous la figure d’un monde moral. 

En effet, « le point de vue moral est le point de vue de la volonté en 

tant qu’elle est infinie non pas simplement en soi, mais pour soi » (G. W. 

F. Hegel, 1998, p. 260). Cette volonté universelle, qui se déploie dans 

la moralité, veut un monde dont les valeurs sont le reflet du Bien. Elle 

veut donc pour soi ce qui est en soi : elle vise et érige, à partir d’elle-

même, le bien de tous ; elle est un agir fait par devoir, par intention 

bonne. Malheureusement, cette manière déterminée de la conscience 

de soi est abstraite ; elle est une intériorisation morale absolue. Or, 

« l’intériorisation morale poussée à son exigence ultime est 

disparition ; à chercher à avoir des mains propres, on finit par renoncer 



NIAMIEN K. Hervé – Le visage moderne de la liberté au tribunal du concept ... 

_________________________________________________________________ 

20 
 

à avoir des mains » (B. Mabille, 2007, p. 87). Par conséquent, la vision 

morale du monde, dont la philosophie kantienne est la demeure 

scientifique, ne saurait garantir l’effectivité de l’objectivité 

conscientielle de l’homme. C’est dans l’éthicité, selon Hegel, que cela 

est possible. L’éthicité, c’est la liberté qui trouve son sol de réalisation 

dans la dialectique entre le droit privé et la morale subjective. C’est le 

moment où l’esprit se pose concrètement comme une universalité. 

Cette universalité, au sein de laquelle est possible un tel déploiement, 

n’est ni le propre de la famille, ni celui de la société civile, mais de l’État. 

Les valeurs institutionnelles que prône l’État éduquent l’homme à une 

vie communautaire qui, sans nier les exigences de sa singularité, est 

beaucoup plus soucieux de faire correspondre celles-ci à son essence 

universelle, politique. C’est en tant que citoyen, visage que prend 

l’homme éduqué à la vie politique, que se trouve accompli l’homme en 

tant que tel. Peut-on, sous nos cieux, trouver un tel visage ? Est-il 

possible, à notre époque, celle du XXIe siècle, de trouver un visage 

humain porteur de valeurs universelles, lesquelles transcendent 

l’égoïsme des singularités que prône, à travers la science et la 

technique, le monde moderne, en sa cime contemporaine ? 

2. La liberté moderne ou le dépôt d’un soi objectivé dans 

l’extériorité matérielle : une seconde nature à éthiciser 

2.1. La matérialité comme l’être naturel du monde Moderne 

L’homme moderne, c’est cet homme nouveau qui prend cet 

attribut, parce que revêtu justement d’une rationalité instrumentale. 

La rationalité dont se réclame l’homme moderne vient sonner le glas 

du système religieux dans lequel l’homme n’avait de sens que par 

rapport au divin. Dans ce système exclavagisant, il était impossible 

pour l’homme, pourtant doté de liberté, de s’affirmer et de se re-créer 

comme tel. On comprendra aisément qu’avec l’inauguration de la 

Modernité, il est proclamé la mort des dieux : au commencement donc 

l’homme créa les cieux et la terre, et ce par le moyen de sa raison. Par 

la raison, l’homme devient créateur. Mais concrètement, de quoi 

l’homme, dans cette nouvelle ère, est-il devenu le créateur ? 

En effet, l’homme moderne est d’abord créateur d’un nouvel 

espace social dans lequel seules les lois édictées par les hommes eux-

mêmes sont admises. Désormais, la sa vie sociale est organisée suivant 

des normes, des conventions et des contrats établis par les sociétés 

humaines. Dans ce contexte, on réclame l’autonomisation des grandes 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

21 
 

instances de décisions, des institutions dont l’État est le couronnement 

politique. Ainsi la normativité sociale change radicalement de curseur, 

si bien que le pouvoir politique, jadis confié aux instances 

ecclésiastiques, est désormais une affaire exclusivement humaine. On 

l’aura remarqué, les principes de régulation de la société moderne 

prennent désormais un caractère beaucoup plus pratique, en ce sens 

qu’ils proviennent non plus d’un être invisible, mais d’êtres faits de 

chair et d’os. Dans ce système social normativisé par l’homme lui-

même, les individus ne sont plus tenus de contenter les dieux, mais de 

se contenter eux-mêmes, c’est-à-dire de rechercher leur bonheur, leur 

bien-être singulier. Les hommes, à travers les liens qu’ils tissent 

réciproquement, confessent leur intérêt pour eux-mêmes ; ils 

mobilisent leurs efforts pour satisfaire leurs intérêts personnels, 

longtemps niés par les siècles qui les ont précédés. Ce qui compte, ce 

n’est plus ce bonheur lointain et illusoire, mais cet ici et maintenant, car 

c’est ici et maintenant qui importent. Or l’ici et le maintenant, dans ce 

qu’ils désignent et indiquent, ont ceci de particulier, qu’ils désignent 

justement quelque chose de proche, qui coïncide avec notre être 

singulier, notre corps. Qu’est-ce qu’ils pourraient désigner d’autre, si ce 

n’est ce qui est immédiat ? L’immédiat est pourtant ce qui, sans détour, 

se donne là, dans le jeté de son être, sans médiation aucune. N’est-ce 

pas là le champ lexical de la matérialité ou, ce qu’il est proprement 

convenu d’appeler aujourd’hui, la technique, ayant pour assise la science, 

que l’homme moderne, pris au sens large du terme, se donne comme 

moyen privilégié pour accroitre et satisfaire ses besoins afin de vivre 

pleinement son monde ?  

En réalité, depuis sa sortie du monde ancien, l’homme moderne 

s’est doté d’une nouvelle rationalité qui a phagocyté sa culture : la 

science et la technique ; si bien que « la culture n’existe qu’en tant 

qu’élément de la technique » (L. Mumford, 1950, p. 18). La 

technoscience, qu’on pourrait définir comme « un ensemble de savoirs 

et de savoir-faire émanant de réflexions et de pratiques qui concernent 

les systèmes techniques, envisagés dans leur mise en œuvre sociale » 

(C. Daux-Garcia, 2000, p. 178) est, en d’autres termes, devenue la 

nouvelle civilisation de l’humanité. La nature, à laquelle jadis celui-ci 

était soumis par contrainte, devenait, de moins en moins, sous la 

puissance de la science et de la technique, un mystère et une réalité à 

craindre. En effet, la rationalité technoscientifique, cette « valeur 

opérationnelle, c’est-à-dire [cette] capacité à garantir le succès et à 



NIAMIEN K. Hervé – Le visage moderne de la liberté au tribunal du concept ... 

_________________________________________________________________ 

22 
 

maintenir l’efficacité du système » (T. Karamoko, 2015, pp. 124-125), 

s’est donnée pour tâche principale de sonder les lois et les principes de 

l’univers, faisant de l’homme presqu’un maître et possesseur de celui-

ci. Par ailleurs, dans son désir passionné et démesuré de conformer son 

monde à cette rationalité, de le rendre beaucoup plus technique, 

l’homme contemporain a transformé son espace de vie en ce qu’on 

pourrait appeler un cyberespace, c’est-à-dire un espace ou un milieu 

virtuel porté par le numérique, lequel n’est rien d’autre qu’une 

modalité d’existence de la technoscience, dans laquelle le quotidien des 

hommes est transposé. Le cyberespace, c’est, autrement dit,  

La mise en réseau d’une représentation modifiée des activités humaines 
sous forme numérique. Il s’agit d’une représentation, car la réalité des 
informations est ici virtuelle, c’est-à-dire sans existence matérielle 
propre, mais perpétuellement entretenue et récréée par les acteurs 
sociaux (les internautes), un peu à l’instar d’une norme sociale. (H. 
Loiseau et E. Waldispuehl, 2017, p. 25). 

Dans cet espace technicisé ou numérisé, l’homme expérimente 

une nouvelle manière de vivre et de socialiser son monde, une nouvelle 

manière de visiter et de se connecter à toute l’humanité. Il prolonge 

son écosystème et les relations qui y ont court. Mais en virtualisant 

ainsi son existence à travers un numérique qui est lui-même nourri par 

l’internet, l’homme avoue sa confiance indéniable en la rationalité 

technoscientifique. Il témoigne ainsi d’une liberté qu’il n’hésite pas à 

déposer dans une extériorité matérielle. Et pourtant, en déposant son 

soi, indéniablement objectivé et sans doute libéré de toute forme de 

verticalisation existentielle, l’homme moderne s’expose et expose son 

être à des finitudes qu’il convient, sérieusement, de révéler et surtout 

d’éthiciser. 

2.2. Des limites de la liberté moderne à une nécessaire 

éthicisation 

Le contenu du monde Moderne est, sans aucun doute, dans sa 

déclinaison libérale, le fruit de l’esprit créateur de l’homme qui se veut 

désormais l’égal de Dieu. Cependant, ce contenu révèle d’énormes 

insuffisances. En effet, comme cela fut analysé dans l’étude précédente, 

s’il est d’une prouesse qu’on ne peut refuser à cette conscience de soi 

objectivée de l’homme moderne, c’est sa capacité à établir des principes 

régulateurs non-divins. Ces principes juridiques sont l’expression 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

23 
 

d’une liberté qui se veut libératrice du poids arbitraire des 

commandements divins. En priorisant le bien-être de l’homme, ils le 

replacent au sein de son monde. Ils lui confèrent le droit exclusif sur 

son corps, son environnement, mais surtout sur toute la terre. Par 

ailleurs, ce droit positif, établi par le monde moderne, dans le système 

de régulation sociale qu’il a la charge d’assurer, a aussi ceci de 

particulier, qu’il vise à entretenir immédiatement entre les hommes 

une relation juridique de ce qu’on pourrait appeler le propriétarisme ; 

concept qu’il faut saisir comme un titre juridique que l’homme acquiert 

en tant que personne autonome qu’il dépose dans une chose ou une 

extériorité matérielle. En clair, le propriétarisme renvoie, selon Hegel, 

à « (…) la volonté juridique objective, c’est-à-dire la personnalité, 

[transposant] le rapport à soi-même qui constitue sa liberté dans une 

objectivité elle-même indéterminée ou formelle, celle du monde des 

choses (…) » (G. W. F. Hegel, 1998, p. 56). Mais, 

il nous semble que la critique sévère à laquelle Hegel soumet le droit 
positif (romain ou actuel) est une critique immanente, qui participe du 
projet d’établir une véritable grammaire générative du droit privé, 
grammaire dont la relation personne-chose est la séquence 
élémentaire » (G. W. F. Hegel, 1998, p. 59).  

Dit autrement, le droit juridique, qui a cours dans nos sociétés 

actuelles et même dans nos États les plus modernes, est certes d’une 

portée objective indéniable, mais seul, il ne peut leur garantir une 

liberté effective, puisqu’il fait se poser les individus face-à-face, dans un 

rigorisme et un formalisme absolu qui ne saurait faciliter le fluide 

dialectique des relations entre ceux-ci. Ainsi, le droit juridique 

moderne, parce qu’il s’objective exclusivement dans la chose concrète ; 

chose qui, selon Hegel, ne saurait épuiser le concept de liberté, crée une 

société d’oppositions qui, seulement de ce point de vue, apparaît 

insurmontable. 

Ces principes juridiques favorisent inéluctablement l’émergence 

des sociétés d’intérêts privés, étant donné l’absence flagrante d’une 

disposition d’esprit universel capable de dépasser la cristallisation des 

positions. Malheureusement, le monde moderne, selon Hegel, est une 

grande société où s’entrechoquent des intérêts privés. C’est une grande 

société civile. La disposition d’esprit subjectif qui y règne s’est même 

invitée dans la sphère politique de nos États, dont le fonctionnement 

est censé encadrer les libertés de la société civile. En conséquence, ces 

États qui se réclament d’une constitution républicaine sont, selon 



NIAMIEN K. Hervé – Le visage moderne de la liberté au tribunal du concept ... 

_________________________________________________________________ 

24 
 

Hegel, pour la plupart encore au seuil de ce qu’ils prétendent être, à 

savoir des États constitutionnels rationnels qui font prévaloir l’intérêt 

général sans biaiser la sphère privée de leurs citoyens. Chaque Etat, à 

travers cette pertinente remarque hégélienne, est appelé à revoir 

l’esprit et la lettre de leur structure politique, afin de faire dialectiser 

subjectivité et universalité, vie sociale et vie politique. Devra-t-on 

attendre des siècles encore pour que se réalise un tel vœu, quand on a 

conscience que nous habitons une terre technicisée et numérisée dont 

l’essence est de subjectiver les consciences ?  

On ne peut nier le fait que, à l’heure actuelle, la technoscience a 

colonisé toute l’humanité, au point où c’est par elle que celle-ci ne jure. 

Rien aujourd’hui ne peut se déployer sans les lois de cette rationalité. 

Cela sous-tend que « le monde de production de la vie matérielle 

domine en général le développement de la vie sociale, politique et 

intellectuelle » (K. Marx, 2007, p. 272).  Et pourtant, le technocosme à 

ceci d’abstrait ou de limité, qu’il est une réalité qui, parce que matérielle, 

tombe dans l’élément de l’extériorité. Or, ce qui est extérieur ne peut, 

par essence, épuiser toute la charge qui incombe au concept de liberté 

dans son déploiement total, pour la raison fondamentale qu’il est 

passager et soumis au changement. De plus, selon M. Horkheimer et 

T. Adorno (2004, p. 130), « de nos jours, la rationalité technique est la 

rationalité de la domination même. Elle est le caractère coercitif de la 

société aliénée ». Au-delà de cette vérité enivrante que révèlent ces 

philosophes de l’école de Francfort, il faut souligner que cette 

rationalité technique, certes facilite l’activité humaine, mais est, selon 

l’hégélianisme, « le moyen terme rationnel et existant » (B. Bourgeois, 

2001, p. 72), grâce auquel l’homme est censé s’élever vers quelque 

chose s’universel. En d’autres termes, « l’outil objective bien le travail 

comme tel, comme relation ou réunion hiérarchisée du sujet et de 

l’objet » (B. Bourgeois, 2001, p. 72). En tant que tel, l’instrument qu’est 

la technique n’est qu’une médiation dans laquelle la conscience doit 

s’abstenir de demeurer éternellement, car son existence dépend d’une 

instance plus haute appelée, dans le philosopher hégélien, l’esprit. 

Ainsi, l’être ontologique du monde technocosmique est révélateur 

d’une réalité chosifiée. C’est donc à juste titre que B. Bourgeois (2001, 

p.72) pense qu’« en lui, le Moi se fait chose […] se faisant chose dans 

l’outil, le Moi peut perdre de sa vigilance et s’émousser ». 

Au vu de ce qui précède, il ressort que l’homme moderne, dans 

l’expression objectivée de son être, manque, à bien des égards, d’aller 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

25 
 

au bout de son objectivation. Son être traduit un soi objectif abstrait, 

dans la mesure où le contenu de sa conscience de soi devenue monde, 

quoique devenue monde, est, dans ce monde, limité. Elle fait courir aux 

individus le risque de se poser, les uns en face des autres, comme des 

oppositions rigides, sans possibilité de dépassement. Considérer le 

droit juridique comme le droit par excellence, c’est exposer l’humanité 

en général et les États en particulier à une liberté contingente, car 

l’être dans lequel il trouve leur sens est la chose matérielle, la propriété. 

Dans cette veine, il faut aussi admettre que lorsqu’elle considère la 

technoscience comme l’expression la plus accomplie de son être, 

l’humanité moderne signe implicitement un pacte avec sa finitude. 

Parler de finitude dans ce monde n’est pas un abus de langage, en ceci 

qu’il souffre d’un manque : celui d’une disposition d’esprit universel. 

Pour le dire autrement, la conscience de soi de la Modernité, dans son 

en train phénoménologique, peine à rompre avec sa singularité, qu’il a 

fini par idéaliser. Or, idéaliser son individualité, c’est refuser, tout 

simplement, de s’universaliser, c’est-à-dire de dépasser son être 

immédiat. Dépasser son être immédiat ou l’immédiat de son être, c’est, 

pour l’homme, accepter, à partir de son immédiateté singulière, lieu de 

son égoïsme, de baisser les yeux du corps pour élever ceux de l’esprit. 

Mais quelle est cette entité capable d’effectuer ou d’exercer une telle 

activité spirituelle, sinon métaphysique, si ce n’est l’esprit lui-même ? 

Seul l’esprit peut atteindre l’universalité des choses, à partir de sa 

singularité. L’homme moderne, sans nier ou renier son monde, lequel 

est essentiellement matériel, doit renouer, par l’esprit, avec le spirituel. 

Pour avoir excommunié l’esprit, l’humanité souffre de maux dont lui 

seul est capable de maîtriser. Ainsi, la liberté moderne, si elle veut 

pleinement et effectivement se déployer, doit impérativement prendre 

en compte les exigences de l’esprit, lesquelles n’ont de sens que dans 

un État rationnel, un État où les individus, par le respect des lois, 

posent des actions de nature à construire la communauté politique : 

c’est en ces termes que se décline le véritable patriotisme.  

Conclusion 

La liberté Moderne, expression de l’objectivation matérialisée 

de la conscience de soi, souffre, de toute évidence, dans le dévoilement 

de son être, d’un manque de disposition effective d’esprit universel. Le 

déploiement de son être, pour s’affirmer comme un soi qui éthicise son 

monde, a besoin de prendre nécessairement en compte les exigences de 



NIAMIEN K. Hervé – Le visage moderne de la liberté au tribunal du concept ... 

_________________________________________________________________ 

26 
 

l’esprit hégélien. En effet, quand les lois qui régissent la Modernité 

négligent ou excluent cette disposition spéculative, pourtant lieu de 

transport vers une conscience de soi universelle, lorsque la liberté qui 

la caractérise considère la technoscience comme l’absoluité de la 

liberté, nous sommes en droit de penser que l’humanité, en de-

spiritualisant de la sorte son monde, court le risque de le finitiser. Seule 

la spiritualisation de la liberté, en tant qu’elle opère un dépassement 

du matériel pour un retour à soi effectif, peut permettre à l’homme 

actuel d’infinitiser son monde. Infinitiser son monde, qu’est-ce à dire 

concrètement, si ce n’est pour toute conscience, envahie par cette 

disposition, de saisir la totalité de son monde comme le sol de 

réalisation absolue. Une telle existence, par ailleurs, qui n’écrase 

nullement la singularité des individus, ne peut se déployer que dans la 

peau d’un citoyen agissant dans un État qui a de bonnes lois.  

-------------------------------------------- 

Références bibliographiques 

BOURGEOIS Bernard, 2001, Hegel : Les actes de l’esprit, Paris, Librairie 

philosophique, J. Vrin. 

COLLIOT-THÉLÈNE Catherine. 1993, « L'esprit comme seconde 

nature. Ce qu’il advient de ce concept après Hegel », in Cahier 

de Fontenay, pp. 363-375. 

DAUX-GARCIA Chantal, 2000, « la culture technoscientique », in 

Spirale. Revue de recherches en éducation, n°26, Culture scientifique 

et culture technique à l’école, pp. 169-185. 

FICHTE Johann Gottlieb, 1984, Fondements du droit naturel selon les 

principes de la doctrine de la science, présentation, traduction et 

notes par Alain RENAUT, Paris, PUF.  

GUAY Éric, 2003, « Nature et esprit chez Hegel : amant ou rival ? », 

in Philosophiques, 30(2), pp. 391–405. 

HEGEL Georg Wilhelm Friedrich, 1998, Principes de la philosophie du 

droit, Edition critique établie par Jean-François Kervégan, 

Paris, Puf. 

HEGEL Georg Wilhelm Friedrich, 2004, Encyclopédie des sciences 

philosophiques II, philosophie de la nature, texte intégral présenté, 

traduit et annoté par Bernard BOURGEOIS, Paris, Librairie 

philosophique J. Vrin.  



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

27 
 

HOBBES Thomas, 2000, Léviathan ou Matière, forme et puissance de l’É 

Traduction, Introduction, notes et notices par Gerad Mairet, 

Paris, Gallimard, 

HORKHEIMER Max, ADORNO Théodor, 2004La dialectique de la 

raison, trad. de Éliane KAUFHOLZ, Paris, Gallimard. 

KARAMOKO Tiéba, 2015, Technique et rationalité chez Max 

Horkheimer : esquisse d’une éthique du développement, Saguenay, 

Différance Pérenne. 

LESSAY Franck, 1983, « L'état de nature selon Hobbes, point de 

départ ou point de dépassement de l'histoire », in Mémoire et 

création dans le monde anglo-américain aux XVIIe et XVIIIe siècles, 

Actes du Colloque - Société d'études anglo-américaines des 17e 

et 18e siècles, pp. 3-14. 

LOISEAU Hugo et WALDISPUEHL Elena, 2017, Cyberespace et 

science politique. De la méthode au terrain, du virtuel au réel, Presses 

de l’Université du Québec, Canada. 

MABILLE Bernard, 2007, Cheminer avec Hegel, Paris, Les Éditions de 

la Transparence,  

MARX Karl, 2007, « Critique de l’économie politique », trad. Rubel et 

Evrad, in La pléiade, Œuvres, Tome 1, Paris, Gallimard, pp. 269-

452. 

MUMFORD Lewis, 1950, Technique et civilisation, Paris, le Seuil.  

PASQUALE Pasquino,1994, « Thomas Hobbes : la condition 

naturelle de l'humanité », in Revue française de science politique, 

44ᵉ année, n°2, pp. 294-307.  


