Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

LE VISAGE MODERNE DE LA LIBERTE AU TRIBUNAL DU
CONCEPT HEGELIEN DE SECONDE NATURE

NIAMIEN Kouakou Hervé
Unaversité Peleforo Gon Coulibaly / Céte d’Ivoire
E-mail : herveniamien@upgc.edu.ci

Soumission : 29/10/2025 Acceptation : 11/12/2025

Résumé : La Modernité, depuis les Lumiéres, déploie une liberté qui
se refuse toute référence a un monde ailleurs ou, ce qui signifie la méme
chose, un ailleurs monde. La conscience qui s’y manifeste s’objective
dans un monde wisible qui se veut le fruit de sa liberté. C'est, en effet,
dans la matérialité technoscientifique que celle-ci, aujourd’hui, trouve
sa formulation la plus aboutie, circonscrivant, malheureusement, une
société d’'intéréts privés qui, de notre point de vue, attire et suscite
l'attention de celui qui sait s'inquiéter des valeurs universelles de
I'humanité. A travers son concept de seconde nature, Hegel, philosophe
de la Modernité, fut I'un des penseurs a se soucier justement de cette
objectivation ineftective de la liberté moderne. En mettant nos pas, a
travers cet article, dans ceux de cet idéaliste, nous envisageons une
critique dialectique de ladite liberté, dont la diction effective ne peut
s'effectuer que dans I'éthicité, a la cime de laquelle se trouve I'Etat,
mais un Etat dans lequel I'individu est moins subjectif qu’objectif.

Mots-clés : Esprit, Hegel, modernité, seconde nature, technoscience.

Abstract : Modernity, since the Enlightenment, unfolds a freedom
that refuses any reference to a world elsewhere, or, which amounts to
the same thing an elsewhere world. The consciousness that manifests
itself there objectifies itself in a visible world that seeks to be the fruit
of its frredom. It is, indeed, in tehnoscientific materiality that this finds
its most accomplished expression today, unfortunately delimiting a
society of private interests which, from our point of view, draw and
arouses the attention of those who know how to be concerned with the
universal values of humanity. Through his concept of second nature,
Hegel, a philosopher of Modernity, was one of the thinkers to concern
himself precisely with this ineffective objectification of modern
freedom. By following in the footsteps of this idealist through this
article, we consider a dialectical critique of said freedom, whose actual

11


mailto:herveniamien@upgc.edu.ci

NIAMIEN K. Hervé — Le visage moderne de la liberté an tribunal du concept ...

expression can only occur within ethical life, at the pinnacle of which
stands the State, but a State in which the individual is less subjective
than objective.

Keywords : Spirit, Hegel, Modernity, Second nature, Technoscience

Introduction

De toutes les époques qui jalonnent I'histoire de 'humanité, la
Modernité, pour la simple raison que son contenu opére un
changement radical de paradigme, semble la plus marquante. Cette
période — qui trouve sa continuité dans la Contemporanéité -,
déterminée par la volonté manifeste de ’homme de s’affirmer et de se
réinventer, priorise la liberté que celui-ci pose désormais par lui-méme.
Poser librement son soi par soi-méme de sorte a produire un monde :
voila ce en quoi se décline I'étre profond du monde moderne

Dans la philosophie hégélienne, cette volonté libre de produire
un monde, au sens allemand de Erzeugen, est le propre de l'esprit.
Produire-un-monde suppose donc, chez Hegel, une disposition-d ’esprit-
libre. Mieux, c’est 'esprit qui veut étre a I'extérieur de lui ce qu’il est
dans son intérieur. Il veut ainsi quitter son abstraction indéterminée
pour s’objectiver, c’est-a-dire se donner un contenu qu’il pose lui-méme
au-dela de sa subjectivité. Ce monde-la, ce monde produit par 'esprit
est, selon I'hégélianisme, I'ceuvre de sa seconde nature, en tant que
négation de son étre subjectif et déploiement de sa nature objectivante.
Par ailleurs, dans son objectivation, l'esprit est, en son effectivité
méme, éthicité ou, ce qui revient au méme, élévation de soi vers
I'universel ; lequel universel, loin d’étre poreux, est porteur de valeurs
éthiques. En 'homme, T'esprit est un singulier-universel qui trouve
I'objectivité de son étre dans I'éthicité.

Malheureusement, le monde moderne, méme s’il a le mérite d’étre
producteur, ne saurait manifester une liberté qui corresponde a une vie
éthique telle que le veut lesprit objectif hégélien. Car la liberté qu’il
déploie n’est qu’a un stade ott 'homme est producteur d'un monde qui
trouve son effectivité dans une singularité matérielle qu'il dépose
concrétement dans la technoscience, et dont on connait, aujourd hui,
les énormes dérives qu’elle fait subir a 'humanité. Cette inquiétude
d’ordre philosophique suscite en nous le probléme suivant : les
exigences éthiques de l'esprit objectif hégélien mettent-elles en cause
la liberté moderne ? En fait, I'hypothése qui anime cette problématique

12



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

estrelative a I'idée que, la Modernité, au regard de sa phénoménologie,
manifesterait une autonomie, en son contenu, trop subjective. N’est-ce
pas ce qui justifierait le caractére exagérément intéressé des relations,
sous nos cieux, entre individus et entre Etats (géopolitique) ? Ainsi, en
soutenant la these selon laquelle, le monde moderne, dont les sillons
de développement sont tracés par la technoscience, doit mettre en
relief des valeurs communautaires, au sens hégélien du terme, ce
travail, a travers une approche exclusivement, dialectique, vise a porter
une critique objective sur la rationalité hyper instrumentale dudit
monde. Cela permettra de susciter, dans la conscience de chaque
individu, le souci d’étre porteur de valeurs éthiques dignes de 'humain.
Pour ce faire, 'examen de ce probléme s’articule autour de deux
moments : le premier, a partir de l'idée de premicre nature des
contractualistes modernes, consiste en une clarification du concept
hégélien de seconde nature. Le second, quant a lui, partant de cette
clarification conceptuelle, analysera le visage contemporain de la
liberté dont les balafres, trop visibles, convainquent le philosophe de
I'urgence qu’il a a panser la chose.

1. Du concept hégélien de seconde nature
1.1. La théorie du Contrat social comme berceau
philosophique de I'idée de premiére nature

N

L'une des plus grandes questions primaires sur 'homme a
laquelle se sont intéressés les grands philosophes est celle qui est liée
a sa nature, car a cette question spécifique est adossée toute la structure
cognitive de la société politique. Quelle est la nature de ’homme ? Est-
elle est sociale ou individualiste ? Parmi les nombreuses doctrines
philosophiques a s’étre destinées a répondre a ce probléme, le
contractualisme, en son versant moderne, est celle qui a regu plus
d’audience a cause de sa fameuse théorie de [’état de nature. D’ailleurs,
ce n'est pas de manieére fortuite que nous traitons ainsi cette théorie :
tous les philosophes modernes du contrat social, a I'exception de
Thomas Hobbes sont unanimes sur le fait que, cet état est une réalité
qui pourrait étre présentée « (...) comme le produit d'une abstraction,
ou plutdét d’une soustraction, en somme comme le résultat d'une
expérience mentale » (P. Pasquale. 1994. P. 6). Plus précisément, la
théorie de I'état de nature est une réalité inventée dans le but avoué de
rendre raison de l'état civil et de son fonctionnement, de saisir

fondamentalement l'exigence pour I'homme de se créer un univers
13



NIAMIEN K. Hervé — Le visage moderne de la liberté an tribunal du concept ...

juridique capable de réguler son interaction avec les autres individus.
Mais que nous enseigne-t-il essentiellement ? A ce sujet, les réponses
différent d’'un théoricien contractualiste a un autre.

Selon Thomas Hobbes, 'homme est, a 1’état naturel, un étre
foncierement agressif et méchant. Son état est déterminé par une
condition de guerre perpétuelle et « celle-ci est telle qu'elle est une
guerre de chacun contre chacun » (T. Hobbes, 2000, p. 224). Dans cet
état, les individus manifestent les uns a I'égard des autres de la
méfiance, étant donné que chaque individu, possédant une libre et
absolue expression de sa liberté, peut en user comme bon lui semble.
Ainsi ’homme naturel, parce que soucieux de conserver sa vie, laquelle
est constamment exposée a la merci des autres volontés, est doté d'une
absolue liberté d’agressivité, qui nie constamment celle des autres. La
nature humaine est donc congue, chez Hobbes, comme étant « solitaire,
misérable, dangereuse et bréve » ('T. Hobbes, 2000, p. 225). Chez John
Locke, I'état de nature est un état dans lequel les hommes sont
pleinement investis de deux droits naturels et fondamentaux: la
liberté et la propriété privée. En effet, dans cet état présocial selon lui,
chaque individu, absolument libre et autonome, jouit entiérement du
fruit de son travail, et fait des productions de celui-ci sa propriété ; une
propriété d’intérét privé que personne, en dehors de lui, ne peut aliéner
sans étre menacé. L’homme naturel lockéen est, de ce fait, un [libéral
dont la liberté et les propriétés sont les uniques choses a protéger.
Avec Rousseau, I'état naturel de 'homme est assez complexe, dans la
mesure ou celui-ci, de nature solipsiste, n’est ni bon ni mauvais ; seul
le sentiment de pztzé déterminait son étre natal. Par ailleurs, selon ce
philosophe francgais, 'homme naturel commence a développer un
égoisme lorsque, dans son solipsisme, il fait la rencontre des autres.
Ceux-ci suscitent en lui des instincts de jalousie, de concurrence, de
méfiance, qui feront de lui un étre méchant.

On se rend compte, qu'on soit du c6té de Hobbes, de Locke
comme de Rousseau, que ces philosophes contractualistes développent
tous une théorie de I'état de nature presque similaire, en ceci que cet
état met en relief une atmosphére d’insécurité, de méfiance et de
danger permanent qui menace ceux qui y vivent. Clest cette
atmosphere de peur généralisée, de danger et d’insécurité, a chaque fois
imminent, qui, selon eux, a rendu nécessaire la vie sociale. Par ailleurs,
notre étude, dans ce chapitre précis, consiste moins a exposer les
dangers auxquels sont exposés les individus dans cet état - quoique ce

14



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

détour cognitif soit nécessaire pour le besoin de la connaissance - qu’a
montrer la structure métaphysique a laquelle s’adosse I'étre
conscientiel de ’'homme originel tel que congu par les philosophes du
contrat. En effet, si I’état de nature est considéré comme « un temps
sans lois, temps sans lien social, temps d’avant la civilisation, temps
barbare (...) » (F. Lessay, 1983, p. 4), c’est dire, a tout le moins, que
I'homme, originellement, manifesterait une nature individualiste.
Trois arguments nous fondent a affirmer cela.

Primo, 'absoluité de la liberté humaine dans I’état naturel fait se
concevoir ’'homme comme une conscience phénoménologiquement
individualiste. En effet, I'état de nature met prioritairement en exergue
I'idée que I'homme serait pourvu d’un pouvoir de volonté qui le
déterminerait a faire tout ce qu’il veut, selon que ses désirs le
consentent. Il est donc doté d’'un vouloir illimité, de sorte que la
déclinaison de son étre se déploie selon une dictée qui nie totalement,
en sa présence, la présence des autres présences. On comprend
pourquoi Chez Hobbes, I'état de nature est un choc des libertés, « une
guerre de chacun contre chacun (...) [Pis, c’est] cet espace de temps
pendant lequel la volonté den découdre par un combat est
suffisamment connue (...)» (T. Hobbes, 2000, p. 224). Une liberté
comme telle est une « totalité absolue et close » ou « un droit qui se
légitime lui-méme, qui se constitue lui-méme comme droit, ¢’est-a-dire
un droit absolu » (J. G. Fichte, 1984, pp. 133-134).

Secundo, I'individualisme de 'homme naturel se justifie par sa
recherche exclusive, dans ses activités, de ses intéréts personnels. Cest
ce que décrit Hobbes a travers cette illustration :

Et donc, si deux humains désirent la méme chose, dont ils ne
peuvent cependant jouir I'un et l'autre, ils deviennent ennemis et,
pour parvenir a leur fin (qui est principalement leur propre
conservation et parfois seulement leur jouissance), ils s’eftforcent de
s’éliminer ou de s’assujettir I'un I'autre. ('T. Hobbes, 2000, p. 222).

On comprend aisément que ’homme naturel ne poursuit que ses
propres fins. Sa conscience n’a d’égard que pour ses propres intéréts.
Parce qu'il est tenu par le souci de protéger sa vie et d’en jouir le plus
longtemps possible, I'étre naturel de 'homme ne peut se concevoir
autrement que par un individualisme cru et apparent. Son étre, pour
cette raison, serait forgé a exclure naturellement toute présence qui,
comme indiqué dans I'illustration ci-dessus, voudraient lui ravir I'objet
de sa jouissance et de son bonheur.

15



NIAMIEN K. Hervé — Le visage moderne de la liberté an tribunal du concept ...

Tertio, s'1l faut croire en un individualisme naturel de 'homme,
en une conscience de soi égoiste de 'homme originel, c’est parce que,
selon le mythe de I'état de nature, ’homme aurait marqué son désir de
conclure, par contrainte, un pacte social afin de garantir sa sécurité. Le
mobile, & savoir la contrainte, qui pousse 'homme a entrer en
commerce avec les autres traduit, une fois de plus, I'idée que, ce n’est
pas naturellement que 'homme aspire a une vie sociale : il y va étant
donné les circonstances qui entourent son environnement, il y trouve
un havre de sécurité et de paix, ce qu’il ne peut obtenir a I'état naturel
des choses.

Tout porte a croire, a travers ces trois arguments, que la
structure psychologique et essentielle de 'homme, dans son état
originel, se décline selon un individualisme absolu. L’homme serait, dit
autrement, une conscience de soi naturellement tournée vers elle-
méme, absolument close et ne tenant son soi comme ce qui est
exclusivement vrai en soi. Mais a lanalyse, existe-il, méme
naturellement, une conscience close ? La conscience est-elle, en elle-
méme, une entité exclusive aux réalités extérieures ? Hegel est I'un des
penseurs modernes les plus écoutés a avoir répondu par la négative,

notamment a travers son concept de seconde nature.

1.2. Hegel et l'idée de seconde nature: objectivation de la
conscience de soi comme nature effective de ’homme

Hegel est I'un des philosophes de la Modernité tardive pour qui,
définir 'homme comme un étre absolument subjectif et individualiste,
c’est justement biaiser son étre réel, son étre effectif; étre qu’il faut
plutdt percevoir dans sa déclinaison objective. Méme Emmanuel Kant,
bien avant lui, avec le criticisme notoire qu'on lui reconnait, a passé
sous silence cette essentielle remarque; considérant, comme ces
prédécesseurs, 'homme dans sa pure subjectivité. En prenant le
contre-pied de I'un des plus grands philosophes des Lumiéres, et avec
lui tous les philosophes de cette idéologie, Hegel faisait ainsi avancer
la connaissance de ’homme, dans un siécle, inauguré par Descartes, ol
I'individualisme était considéré comme la doctrine anthropologique la
mieux partagée. Cela dit, Hegel est presqu'un ant-naturaliste; il tire
son inspiration, la plus lointaine!, de la Gréce antique, plus

! Dans la Modernité, Hegel s’est fortement inspiré de Fichte pour élaborer sa
philosophie de seconde nature.

16



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

précisément de la philosophie d’Aristote ; philosophie, de son aveu, de
laquelle il se sent le plus proche.

La Gréce antique est connue pour son holisme. L’holisme, en
effet, désigne une conception de l'existence qui considere les choses
dans leur universalité. Son systéme politique, aux couleurs de cette
perception, se déployait selon que chaque individu n’avait de sens
existentiel que par rapport a I'Etat, lieu par excellence du déploiement
de la chose universelle. Par conséquent, seul I'Etat conférait a toute
personne le droit de citoyen. Le citoyen grec, c’est donc cet individu
dont la conscience est éduquée aux lois de I'Etat. C’est pourquoi « a la
question posée sur la meilleure maniére d’éduquer son fils de maniére
conforme a l'éthique, un pythagoricien [grec] donna la réponse
suivante : « fais-le citoyen d’'un Etat qui a de bonnes lois» ». (G. W. F.
Hegel, 1998, p. 324). Aussi, la connaissance en général, et la
philosophie en particulier, en Gréce, s’édifiait-elle sous la dictée de
cette vision holistique du monde. Aristote en sera I'un des chantres les
plus écoutés. Il congoit une anthropologie qui fait de 'homme un étre
essentiellement politique, ¢’est-a-dire ayant les dispositions naturelles
a vivre dans un espace social. Hegel verra dans cette structure
anthropologique aristotélicienne l'essence de I'homme, qu’il refuse,
toutefois, de faire reposer sur la nature, mais plutodt sur ' Esprit. Ainsi,
Hegel change le substrat ontologique de 'homme en substituant « a la
théologie de la physis caractéristique de la philosophie antique et
médiévale la théologie de l'esprit libre qui se pense et se veut lui-
méme » (C. Colliot-Théléne, 1993, p. 1). Mais pourquoi l'esprit et non
la nature ?

Dans le systeme hégélien, la nature occupe une position médiane
entre I'Etre et I'Esprit. De fagon plus précise, « la nature s’est produite
comme I'ldée dans la forme de I'étre-autre » (G. W. . Hegel, 2004, p.
109). Cette position qu'elle occupe, en tant qu’elle est le moment
extériorisé de I'étre, lui confere un statut dégradant, puisqu'étant la
chute de I'ldée, elle constitue le jeu par lequel I'absolu s’éprouve’ en
s’aliénant lui-méme par son opposition-a-soi. « La nature est donc
I'ldée aliénée a elle-méme par elle-méme » (G. W. I'. Hegel, 2004, p.
24). Dans ces conditions, elle entretient une contradiction non-résolue
avec son concept. Or, dans la philosophie hégélienne, il est de la nature

N

d’'une chose qui est contraire & son concept d’étre singularisée, « en

2 Lire L’épreuve de la contingence de Bernard Mabille

17



NIAMIEN K. Hervé — Le visage moderne de la liberté an tribunal du concept ...

donnant a quelque chose un contenu propre qui l'isole formellement
d’une autre chose » (G. W. F. Hegel, 2004, p. 110). A travers cette
singularité qui est la sienne, la nature se pose, par conséquent, non
seulement comme opposable a tout ce qui tombe a I'extérieur de son
étre, mais aussi comme un déjd-ld, dont la pleine connaissance de soi
n'est pas encore parvenu a sol. Cest pourquoi lorsquelle habite
I'homme, la nature donne a celui-ci de se saisir comme une singularité
absolument libre ; singularité libre qu'il oppose radicalement a ses
semblables, sans toutefois comprendre son lieu de surgissement et sa
destination la plus essentielle. Or, quand on connait bien le systéme
hégélien, on sait que la nature est elle-méme 'autre-devenu de I'absolu,
dont le dépassement ne s’opere que par lesprit. Cela dit, la nature n’est
absolument opposée a I'esprit. Selon E. Guay (2003, p. 3) « ceux qui
pensent [le contraire’] n’ont pas été suftisamment attentifs a la théorie
hégélienne de I'Esprit » ; lequel esprit, en tant que vérité de la nature,
est ce qui confere a 'homme sa liberté ontologique. Avant Hegel,
Fichte démontrait déja que 'homme n’a pratiquement rien de naturel,
étant donné les conditions de formation effective de son étre, une fois
admis a I'existence. Son analyse se fonde sur quatre éléments liés a
I’homme que celui-ci, au gré de I'esprit libre dont il est essentiellement
pourvu, fagonne pour la survie de son étre: cest sa capacité de
nutrition, sa capacité de se vétir, sa capacité de mouvement et
I'intelligence de son regard. Cest sur la base de cela quil est
fermement convaincu que : « [Thomme,] s’il est un animal, c’est un
animal extrémement imparfait, et c’est précisément pour cela qu’il
n'est pas un animal » (J. F. Fichte, 2004, pp. 96-98). Par ailleurs, si
l'homme est principiellement libre, comment se manifeste
concrétement cette liberté ?

L’homme, en sa donation objective dont I'Etat est le moment
d’achévement, désigne, dans le systéme hégélien, la forme achevée du
déploiement de l'esprit. En tant que telle, il est libre, et c’est 1a sa
définition la plus effective. Par I'esprit, en eftet, '’homme s’appréhende
comme une liberté qui se pose librement, et dans cette liberté posée, il
est une conscience objective. C'est tout le sens du passage, dans
I’Encyclopédie des sciences philosophiques, de 'esprit subjectif, dans
lequel Hegel développe les moments anthropologique, phénoménologique
et psychologique de ’homme, a I'esprit objectif, ot 'esprit se pose comme
monde juridique, moral et éthique. Selon Hegel, la vraie nature de

N

I'homme réside donc dans sa capacité a élever sa conscience vers

18



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

quelque chose d’'universel. C'est l1a d’ailleurs cette nature de 'homme
qui, dans l'ordre chronologique de maturation de son étre, est la
seconde, mais, en méme temps, la premiére, en tant qu'elle est, dés le
départ de son mouvement spéculatif, postulée.

Cette seconde nature, constituée par 'esprit en vue d’y conquérir et d’y
éprouver une identité jusqu'alors seulement postulée, est
essentiellement d'un autre ordre que la premiere, postulée par I'esprit
comme ce qui est toujours déja 1a et qu’il faut nier pour accéder a soi.
(G. W. F. Hegel, 1998, p. 53).

Si donc [l'anthropologie hégélienne, en sa destination la plus
achevée, fait de 'homme un étre essentiellement objectif, c’est dire qu’il
faut saisir celui-ci comme un étre-a-autruz, un mitserzn. En d’autres
termes, ’homme est un monde. Et la conséquence de sa mondanéité,
selon Hegel, consiste a étre producteur, au sens allemand de Erzeugen,
de valeurs juridiques, morales et éthiques.

En tant que producteur de valeurs juridiques, « la volonté libre
en et pour soi, telle qu'elle est en soi concept abstrait, est dans la
déterminité de limmédiateté¢» (G. W. F. Hegel, 1998, p. 181).
Autrement dit, s’accordant mutuellement une reconnaissance en tant
que personne juridique, les hommes prouvent, par 'établissement du
droit, leur volonté de se saisir comme une universalité immédiate.
Toutefois, malgré son caractére universel, le droit juridique, ou privé
selon Hegel, dans la mesure ot son contenu est soumis a un état de
droit trop rigide, donc privé d’'un jugement moral, ne saurait déployer
tout le potentiel d’objectivation de I'homme, qui est d’étre, en sa
finalité, une wuniversalité subjectivée. C'est pourquol ne pouvant pas se
satisfaire d’une telle valeur, 'homme, de son extériorité juridique trop
absolue, s'intériorise afin de se donner sous la figure d’'un monde moral.
En effet, « le point de vue moral est le point de vue de la volonté en
tant qu’elle est znfinie non pas simplement en soz, mais pour soi » (G. W.
F. Hegel, 1998, p. 260). Cette volonté universelle, qui se déploie dans
la moralité, veut un monde dont les valeurs sont le reflet du Bien. Elle
veut donc pour soi ce qui est en soi: elle vise et érige, a partir d’elle-
méme, le bien de tous ; elle est un agir fait par devoir, par intention
bonne. Malheureusement, cette maniére déterminée de la conscience
de soi est abstraite ; elle est une intériorisation morale absolue. Or,
« l'intériorisation morale poussée a son exigence ultime est
disparition ; a chercher a avoir des mains propres, on finit par renoncer

19



NIAMIEN K. Hervé — Le visage moderne de la liberté an tribunal du concept ...

a avoir des mains » (B. Mabille, 2007, p. 87). Par conséquent, la vision
morale du monde, dont la philosophie kantienne est la demeure
scientifique, ne saurait garantir leffectivité de Tobjectivité
conscientielle de 'homme. C'est dans I'éthicité, selon Hegel, que cela
est possible. L’éthicité, c’est la liberté qui trouve son sol de réalisation
dans la dialectique entre le droit privé et la morale subjective. C'est le
moment ot l'esprit se pose concrétement comme une universalité.
Cette universalité, au sein de laquelle est possible un tel déploiement,
n’est ni le propre de la famille, ni celui de la société civile, mais de I'Etat.
Les valeurs institutionnelles que prone I'Etat éduquent I’'homme a une
vie communautaire qui, sans nier les exigences de sa singularité, est
beaucoup plus soucieux de faire correspondre celles-ci a son essence
universelle, politique. C'est en tant que citoyen, visage que prend
I'homme éduqué a la vie politique, que se trouve accompli 'homme en
tant que tel. Peut-on, sous nos cieux, trouver un tel visage ? Est-il
possible, a notre époque, celle du XXIe siécle, de trouver un visage
humain porteur de valeurs universelles, lesquelles transcendent
I'égoisme des singularités que prone, a travers la science et la
technique, le monde moderne, en sa cime contemporaine ?

2. La liberté moderne ou le dépét dun soi objectivé dans
I'extériorité matérielle : une seconde nature a éthiciser

A

2.1. La matérialité comme I’étre naturel du monde Moderne

L’homme moderne, c’est cet homme nouveaw qui prend cet
attribut, parce que revétu justement d’une rationalité instrumentale.
La rationalité dont se réclame 'homme moderne vient sonner le glas
du systéme religieux dans lequel 'homme n’avait de sens que par
rapport au divin. Dans ce systéme exclavagisant, il était impossible
pour 'homme, pourtant doté de liberté, de s’affirmer et de se re-créer
comme tel. On comprendra aisément qu'avec l'inauguration de la
Modernité, il est proclamé la mort des dieux : au commencement donc
I'homme créa les cieux et la terre, et ce par le moyen de sa raison. Par
la raison, 'homme devient créateur. Mais concrétement, de quoi
I’homme, dans cette nouvelle ére, est-1l devenu le créateur ?

En effet, 'homme moderne est d’abord créateur d’'un nouvel
espace social dans lequel seules les lois édictées par les hommes eux-
mémes sont admises. Désormais, la sa vie sociale est organisée suivant
des normes, des conventions et des contrats établis par les sociétés

humaines. Dans ce contexte, on réclame 'autonomisation des grandes
20



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

instances de décisions, des institutions dont 'Etat est le couronnement
politique. Ainsi la normativité sociale change radicalement de curseur,
si bien que le pouvoir politique, jadis confié aux instances
ecclésiastiques, est désormais une affaire exclusivement humaine. On
l'aura remarqué, les principes de régulation de la société moderne
prennent désormais un caractére beaucoup plus pratique, en ce sens
qu’ils proviennent non plus d’un étre invisible, mais d’étres faits de
chair et d'os. Dans ce systéme social normativisé par 'homme lui-
méme, les individus ne sont plus tenus de contenter les dieux, mais de
se contenter eux-mémes, ¢’est-a-dire de rechercher leur bonheur, leur
bien-étre singulier. Les hommes, a travers les liens quils tissent
réciproquement, confessent leur intérét pour eux-mémes; ils
mobilisent leurs efforts pour satisfaire leurs intéréts personnels,
longtemps niés par les siécles qui les ont précédés. Ce qui compte, ce
n’est plus ce bonheur lointain et illusoire, mais cet zcz et mazntenant, car
c’est ici et maintenant qui importent. Or l'ici et le maintenant, dans ce
qu’ils désignent et indiquent, ont ceci de particulier, qu’ils désignent
justement quelque chose de proche, qui coincide avec notre étre
singulier, notre corps. Qu'est-ce qu’ils pourraient désigner d’autre, si ce
n’est ce qui est immédiat ? L'immédiat est pourtant ce qui, sans détour,
se donne /d, dans le jeté de son étre, sans médiation aucune. N'est-ce
pas la le champ lexical de la matérialité ou, ce quil est proprement
convenu d’appeler aujourd’hui, la technique, ayant pour assise la science,
que 'homme moderne, pris au sens large du terme, se donne comme
moyen privilégié pour accroitre et satisfaire ses besoins afin de vivre
pleinement son monde ?

En réalité, depuis sa sortie du monde ancien, ’homme moderne
s’est doté d'une nouvelle rationalité qui a phagocyté sa culture: la
science et la technique ; si bien que «la culture n’existe quen tant
qu'élément de la technique » (L. Mumford, 1950, p. 18). La
technoscience, qu'on pourrait définir comme « un ensemble de savoirs
et de savoir-faire émanant de réflexions et de pratiques qui concernent
les systémes techniques, envisagés dans leur mise en ceuvre sociale »
(C. Daux-Garcia, 2000, p. 178) est, en d’autres termes, devenue la
nouvelle civilisation de 'humanité. La nature, a laquelle jadis celui-ci
était soumis par contrainte, devenait, de moins en moins, sous la
puissance de la science et de la technique, un mystére et une réalité a
craindre. En effet, la rationalité technoscientifique, cette « valeur

N

opérationnelle, c’est-a-dire [cette] capacité a garantir le succes et a

21



NIAMIEN K. Hervé — Le visage moderne de la liberté an tribunal du concept ...

maintenir lefficacité du systéme » (T. Karamoko, 2015, pp. 124-125),
s’est donnée pour tache principale de sonder les lois et les principes de
l'univers, faisant de 'homme presqu’un maitre et possesseur de celui-
ci. Par ailleurs, dans son désir passionné et démesuré de conformer son
monde a cette rationalité, de le rendre beaucoup plus technique,
I'homme contemporain a transformé son espace de vie en ce qu'on
pourrait appeler wun cyberespace, c’est-a-dire un espace ou un milieu
virtuel porté par le numérique, lequel n'est rien d’autre qu’une
modalité d’existence de la technoscience, dans laquelle le quotidien des
hommes est transposé. Le cyberespace, c’est, autrement dit,

Lamise en réseau d'une représentation modifiée des activités humaines
sous forme numérique. Il s’agit d’'une représentation, car la réalité des
informations est ici virtuelle, c’est-a-dire sans existence matérielle
propre, mais perpétuellement entretenue et récréée par les acteurs
sociaux (les internautes), un peu a l'instar d’une norme sociale. (H.
Loiseau et E. Waldispuehl, 2017, p. 25).

Dans cet espace technicisé ou numérisé, 'homme expérimente
une nouvelle maniére de vivre et de socialiser son monde, une nouvelle
maniere de visiter et de se connecter a toute 'humanité. Il prolonge
son écosystéme et les relations qui y ont court. Mais en virtualisant
ainsi son existence a travers un numérique qui est lui-méme nourri par
I'internet, 'homme avoue sa confiance indéniable en la rationalité
technoscientifique. Il témoigne ainsi d’une liberté qu’il n’hésite pas a
déposer dans une extériorité matérielle. Et pourtant, en déposant son
sol, indéniablement objectivé et sans doute libéré de toute forme de
verticalisation existentielle, '’homme moderne s’expose et expose son
étre a des finitudes qu’il convient, sérieusement, de révéler et surtout
d’éthiciser.

2.2. Des limites de la liberté moderne a une nécessaire
éthicisation

Le contenu du monde Moderne est, sans aucun doute, dans sa
déclinaison libérale, le fruit de I'esprit créateur de 'homme qui se veut
désormais 'égal de Dieu. Cependant, ce contenu révele d’énormes
insuffisances. En effet, comme cela fut analysé dans I'étude précédente,
s'il est d'une prouesse qu'on ne peut refuser a cette conscience de soi
objectivée de 'homme moderne, c’est sa capacité a établir des principes
régulateurs non-divins. Ces principes juridiques sont l'expression

22



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

d’une liberté qui se veut libératrice du poids arbitraire des
commandements divins. En priorisant le bien-étre de I'homme, ils le
replacent au sein de son monde. Ils lui conférent le droit exclusif sur
son corps, son environnement, mais surtout sur toute la terre. Par
ailleurs, ce droit positif, établi par le monde moderne, dans le systéme
de régulation sociale quil a la charge d’assurer, a aussi ceci de
particulier, qu'il vise a entretenir immédiatement entre les hommes
une relation juridique de ce qu'on pourrait appeler le propriétarisme ;
concept qu’il faut saisir comme un titre juridique que 'homme acquiert
en tant que personne autonome qu’il dépose dans wune chose ou une
extériorité matérielle. En clair, le propriétarisme renvoie, selon Hegel,
a «(...) la volonté juridique objective, c'est-a-dire la personnalité,
[transposant’] le rapport a soi-méme qui constitue sa liberté dans une
objectivité elle-méme indéterminée ou formelle, celle du monde des
choses (...) » (G. W. I. Hegel, 1998, p. 56). Mais,

il nous semble que la critique sévére a laquelle Hegel soumet le droit
positif (romain ou actuel) est une critique immanente, qui participe du
projet d’établir une véritable grammaire générative du droit privé,
grammaire dont la relation personne-chose est la séquence
élémentaire » (G. W. F. Hegel, 1998, p. 59).

Dit autrement, le droit juridique, qui a cours dans nos sociétés
actuelles et méme dans nos Etats les plus modernes, est certes d’une
portée objective indéniable, mais seul, il ne peut leur garantir une
liberté effective, puisqu’il fait se poser les individus face-a-face, dans un
rigorisme et un formalisme absolu qui ne saurait faciliter le fluide
dialectique des relations entre ceux-ci. Ainsi, le droit juridique
moderne, parce qu’il s'objective exclusivement dans la chose concreéte;
chose qui, selon Hegel, ne saurait épuiser le concept de liberté, crée une
société d’oppositions qui, seulement de ce point de vue, apparait
insurmontable.

Ces principes juridiques favorisent inéluctablement I'émergence
des sociétés d’intéréts privés, étant donné I'absence flagrante d'une
disposition d’esprit universel capable de dépasser la cristallisation des
positions. Malheureusement, le monde moderne, selon Hegel, est une
grande société ol s’entrechoquent des intéréts privés. C'est une grande
société civile. La disposition d’esprit subjectif qui y régne s’est méme
invitée dans la sphere politique de nos Etats, dont le fonctionnement
est censé encadrer les libertés de la société civile. En conséquence, ces
Etats qui se réclament d'une constitution républicaine sont, selon

23



NIAMIEN K. Hervé — Le visage moderne de la liberté an tribunal du concept ...

Hegel, pour la plupart encore au seuil de ce qu’ils prétendent étre, a
savoir des Etats constitutionnels rationnels qui font prévaloir I'intérét
général sans biaiser la sphére privée de leurs citoyens. Chaque Etat, a
travers cette pertinente remarque hégélienne, est appelé a revoir
I'esprit et la lettre de leur structure politique, afin de faire dialectiser
subjectivité et universalité, vie sociale et vie politique. Devra-t-on
attendre des siécles encore pour que se réalise un tel voeu, quand on a
conscience que nous habitons une terre technicisée et numérisée dont
I'essence est de subjectiver les consciences ?

On ne peut nier le fait que, a I'’heure actuelle, la technoscience a
colonisé toute 'humanité, au point ol c’est par elle que celle-ci ne jure.
Rien aujourd’hui ne peut se déployer sans les lois de cette rationalité.
Cela sous-tend que «le monde de production de la vie matérielle
domine en général le développement de la vie sociale, politique et
intellectuelle » (K. Marx, 2007, p. 272). Et pourtant, le technocosme a
ceci d’abstrait ou de limité, qu’il est une réalité qui, parce que matérielle,
tombe dans I'élément de I'extériorité. Or, ce qui est extérieur ne peut,
par essence, épuiser toute la charge qui incombe au concept de liberté
dans son déploiement total, pour la raison fondamentale qu’il est
passager et soumis au changement. De plus, selon M. Horkheimer et
T. Adorno (2004, p. 130), « de nos jours, la rationalité technique est la
rationalité de la domination méme. Elle est le caractere coercitif de la
société aliénée ». Au-dela de cette vérité enivrante que révélent ces
philosophes de l'école de Francfort, il faut souligner que cette
rationalité technique, certes facilite 'activité humaine, mais est, selon
I'’hégélianisme, « le moyen terme rationnel et existant » (B. Bourgeois,
2001, p. 72), grace auquel 'homme est censé s'élever vers quelque
chose s’'universel. En d’autres termes, « I'outil objective bien le travail
comme tel, comme relation ou réunion hiérarchisée du sujet et de
I'objet » (B. Bourgeois, 2001, p. 72). En tant que tel, I'instrument qu’est
la technique n'est qu'une médiation dans laquelle la conscience doit
s’abstenir de demeurer éternellement, car son existence dépend d’une
instance plus haute appelée, dans le philosopher hégélien, l'esprit.
Ainsi, I'étre ontologique du monde technocosmique est révélateur
d’une réalité chosifiée. C'est donc a juste titre que B. Bourgeois (2001,
p-72) pense qu'« en lui, le Moi se fait chose [...] se faisant chose dans
I'outil, le Moi peut perdre de sa vigilance et s’émousser ».

Au vu de ce qui précede, il ressort que ’homme moderne, dans
I'expression objectivée de son étre, manque, a bien des égards, d’aller

24



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

au bout de son objectivation. Son étre traduit un soi objectif abstrait,
dans la mesure ou le contenu de sa conscience de soi devenue monde,
quoique devenue monde, est, dans ce monde, limité. Elle fait courir aux
individus le risque de se poser, les uns en face des autres, comme des
oppositions rigides, sans possibilité de dépassement. Considérer le
droit juridique comme le droit par excellence, c’est exposer 'humanité
en général et les Etats en particulier 4 une liberté contingente, car
I'étre dans lequel il trouve leur sens est la chose matérielle, la propriété.
Dans cette veine, il faut aussi admettre que lorsqu’elle considére la
technoscience comme l'expression la plus accomplie de son étre,
I'humanité moderne signe implicitement un pacte avec sa finitude.
Parler de finitude dans ce monde n’est pas un abus de langage, en ceci
qu’il souftre d’'un manque : celui d’'une disposition d’esprit universel.
Pour le dire autrement, la conscience de soi de la Modernité, dans son
en train phénoménologique, peine a rompre avec sa singularité, qu’il a
fini par idéaliser. Or, idéaliser son individualité, c’est refuser, tout
simplement, de s’universaliser, cest-a-dire de dépasser son étre
immédiat. Dépasser son étre immédiat ou 'immédiat de son étre, c’est,
pour 'homme, accepter, a partir de son immédiateté singuliére, lieu de
son égoisme, de baisser les yeux du corps pour élever ceux de I'esprit.
Mais quelle est cette entité capable d’effectuer ou d’exercer une telle
activité spirituelle, sinon métaphysique, si ce n’est I'esprit lui-méme ?
Seul T'esprit peut atteindre l'universalité des choses, a partir de sa
singularité. L’homme moderne, sans nier ou renier son monde, lequel
est essentiellement matériel, doit renouer, par I'esprit, avec le spirituel.
Pour avoir excommunié l'esprit, 'humanité souffre de maux dont lui
seul est capable de maftriser. Ainsi, la liberté moderne, si elle veut
pleinement et effectivement se déployer, doit impérativement prendre
en compte les exigences de I'esprit, lesquelles n'ont de sens que dans
un Etat rationnel, un Etat ou les individus, par le respect des lois,
posent des actions de nature a construire la communauté politique :
c’est en ces termes que se décline le véritable patriotisme.

Conclusion

La liberté Moderne, expression de I'objectivation matérialisée
de la conscience de soi, souffre, de toute évidence, dans le dévoilement
de son étre, d'un manque de disposition effective d’esprit universel. Le
déploiement de son étre, pour s’affirmer comme un soi qui éthicise son
monde, a besoin de prendre nécessairement en compte les exigences de

25



NIAMIEN K. Hervé — Le visage moderne de la liberté an tribunal du concept ...

I'esprit hégélien. En effet, quand les lois qui régissent la Modernité
négligent ou excluent cette disposition spéculative, pourtant lieu de
transport vers une conscience de soi universelle, lorsque la liberté qui
la caractérise considére la technoscience comme l'absoluité de la
liberté, nous sommes en droit de penser que I'’humanité, en de-
spiritualisant de la sorte son monde, court le risque de le finztiser. Seule
la spiritualisation de la liberté, en tant qu’elle opére un dépassement
du matériel pour un retour a soi effectif, peut permettre a ’homme
actuel d’znfinitiser son monde. Infinitiser son monde, qu'est-ce a dire
concrétement, si ce n'est pour toute conscience, envahie par cette
disposition, de saisir la totalité de son monde comme le sol de
réalisation absolue. Une telle existence, par ailleurs, qui n’écrase
nullement la singularité des individus, ne peut se déployer que dans la
peau d’un citoyen agissant dans un Etat qui a de bonnes lois.

Références bibliographiques

BOURGEOIS Bernard, 2001, Hegel : Les actes de Uesprit, Paris, Librairie
philosophique, J. Vrin.

COLLIOT-THELENE Catherine. 1998, « L'esprit comme seconde
nature. Ce qu’il advient de ce concept apres Hegel », in Cahier
de Fontenay, pp. 363-375.

DAUX-GARCIA Chantal, 2000, «la culture technoscientique », in
Spirale. Revue de recherches en éducation, n°26, Culture scientifique
et culture technique a I'école, pp. 169-185.

FICHTE Johann Gottlieb, 1984, Fondements du droit naturel selon les
principes de la doctrine de la science, présentation, traduction et
notes par Alain RENAUT, Paris, PUF.

GUAY Eric, 2008, « Nature et esprit chez Hegel : amant ou rival ? »,
in Philosophiques, 30(2), pp. 391—405.

HEGEL Georg Wilhelm Friedrich, 1998, Principes de la philosophie du
droit, Edition critique établie par Jean-Frangois Kervégan,
Paris, Puf.

HEGEL Georg Wilhelm Friedrich, 2004, Encyclopédie des sciences
philosophiques II, philosophie de la nature, texte intégral présenté,
traduit et annoté par Bernard BOURGEOIS, Paris, Librairie
philosophique J. Vrin.

26



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

HOBBES Thomas, 2000, Léviathan ou Matiére, forme et puissance de 'E
Traduction, Introduction, notes et notices par Gerad Mairet,
Paris, Gallimard,

HORKHEIMER Max, ADORNO Théodor, 2004 La dialectique de la
raison, trad. de Eliane KAUFHOLZ, Paris, Gallimard.

KRARAMORKO Tiéba, 2015, Technique et rationalité chex Max
Horkheimer : esquisse d’une éthique du développement, Saguenay,
Diftérance Pérenne.

LESSAY Franck, 1983, « L'état de nature selon Hobbes, point de
départ ou point de dépassement de I'histoire », in Mémoire et
création dans le monde anglo-américain aux XVIIe et XVIIle siécles,
Actes du Colloque - Société d'études anglo-américaines des 17e
et 18e siecles, pp. 8-14.

LOISEAU Hugo et WALDISPUEHL Elena, 2017, Cyberespace et
science politique. De la méthode au terrain, du virtuel au réel, Presses
de I'Université du Québec, Canada.

MABILLE Bernard, 2007, Cheminer avec Hegel, Paris, Les Editions de
la Transparence,

MARX Karl, 2007, « Critique de I’économie politique », trad. Rubel et
Evrad, in La pléiade, Euvres, Tome 1, Paris, Gallimard, pp. 269-
452.

MUMFORD Lewis, 1950, Technique et civilisation, Paris, le Seuil.

PASQUALE Pasquino,1994, « Thomas Hobbes : la condition
naturelle de 1'humanité », in Revue frangaise de science politique,
44¢€ année, n°2, pp. 294-307.

27



