
Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

61 

 

L’AVENIR DE LA PHILOSOPHIE FACE AUX CRISES DE 

NOTRE TEMPS 

COMPAORÉ Issoufou  

École Normale Supérieure (Burkina Faso) 

Email : issoufoucompaor@yahoo.fr  

 

Soumission : 14/10/2025                                        Acceptation : 28/11/2025  

 

Résumé : Notre société actuelle est prise en assaut par des crises : crise 

de l’être, crise politique, crise de notre rapport à la religion et crise de 

notre rapport au savoir. Ces crises qui marquent notre temps sont 

anthropocentrées. Cet anthropocentrisme ne laisse pas la philosophie 

indifférente, elle qui s’est destinée depuis Socrate à réfléchir sur 

l’homme. Pour cette raison nous nous posons la question de savoir ce 

que devient la philosophie et ce qu’elle peut face aux crises de notre 

temps. L’analyse de cette interrogation nous conduit à affirmer que les 

crises de notre temps mettent à leur tour la philosophie en crise. La 

crise de la philosophie dont il est question s’entend d’abord comme une 

rupture et un dépassement d’avec la philosophie fondamentale, mais 

aussi avec la démarche traditionnelle en philosophie. Elle s’entend 

enfin comme une tentative de subordination de la philosophie aux lois 

de l’économie néolibérale. Ceci dit, si l’avenir de la philosophie se 

conjugue dans et par ces crises alors l’activité philosophique se montre 

soucieuse des problèmes auxquels nous sommes confrontés 

actuellement. Qui plus est, elle permet de mieux questionner les crises 

de notre temps et dégage quelques fois des pistes pour une médication 

de ces crises. Le présent écrit se structure en deux parties consacrées 

respectivement à un diagnostic des crises de notre temps suivie d’une 

analyse de l’avenir de la philosophie ainsi que de son apport. Et c’est 

par la médiation d’une approche méthodologique mixte conjuguant 

méthode analytique et dialectique que nous entendons mener cette 

analyse. 

 

Mots-clés : philosophie, crise, société, éthique, savoir. 

 

Abstract : Our current society is being assaulted by crises : a crisis of 

being, political crisis, crisis in our relationship with religion, and crisis 

in our relationship with knowledge. These crises that mark our time 

mailto:issoufoucompaor@yahoo.fr


CAMPAORÉ Issoufou – L’avenir de la philosophie face aux crises de notre temps 

_________________________________________________________________ 

62 
 

are anthropocentered. This anthropocentrism does not leave 

philosophy indifferent, as since Socrates it has been dedicated to 

reflecting on humanity. For this reason, we ask ourselves what 

philosophy becomes and what it can do in the face of the crises of our 

time. The analysis of this question leads us to assert that the crises of 

our time, in turn, put philosophy itself in crisis. The crisis of 

philosophy being discussed is first understood as a rupture and a 

transcendence of fundamental philosophy, but also of the traditional 

approach in philosophy. Finally, it is understood as an attempt to 

subordinate philosophy to the laws of neoliberal economics. That said, 

if the future of philosophy is to be conceived within and through these 

crises, philosophical activity then shows concern for the problems we 

are currently facing. Moreover, it allows us to better question the 

crises of our time and sometimes suggests ways to address these crises. 

This writing is structured in two parts, devoted respectively to a 

diagnosis of the crises of our time followed by an analysis of the future 

of philosophy and its contribution. And it is through a mixed 

methodological approach combining analytical and dialectical 

methods that we intend to carry out this analysis. 

Keywords : philosophy, crisis, society, ethics, knowledge. 

Introduction 

À en juger par son intitulé, notre sujet se prête tout de suite à 

une sentence fort sévère, un verdict sans appel : celui de l’inutilité d’un 

tel sujet. Cette inutilité viendrait du fait que le problème de l’avenir de 

la philosophie a été questionnée dans toutes les époques. En effet, la 

question de l’avenir de la philosophie face au monde ou face aux grands 

enjeux en place dans la société n’est pas inaugurale avec notre époque. 

Cette question traverse toute l’histoire de la philosophie depuis 

Socrate. Elle va connaître un tournant majeur avec Karl Marx dans les 

Thèses sur Feuerbach (2008) où il écrit en substance que la philosophie 

traditionnelle a été marquée par la volonté d’« interpréter le monde ». 

Or, ce qui semblait important aux yeux du jeune Marx c’était plutôt la 

façon dont la philosophie pouvait et devrait « transformer le monde ». 

Dès lors, pour donner du crédit à un sujet qui n’est pas nouveau dans 

l’histoire de l’activité philosophique, il faudrait s’attarder ici sur 

l’expression « crises de notre temps » et de la connotation qu’elle 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

63 

 

revêt. Les crises de notre temps entendus comme crise de l’être, crise 

de notre rapport à la politique, crise de notre rapport à la religion, et 

crise de notre rapport au savoir, ne sont pas nécessairement nouvelles, 

mais leur particularité réside dans la complexité qui les entoure. Il 

s’agit alors pour nous de questionner le destin de la philosophie face 

aux crises du monde actuel. Que devient la philosophie et que peut-

elle dans un monde confronté à des crises ? Peut-elle garder sa 

« mêmeté » ou doit-elle « devenir-autre » ? Les crises de notre temps 

imposent-elles à nos sociétés un effort d’appropriation ou, dans 

certains cas, de réappropriation de la philosophie ? Ou encore scellent-

elles à jamais le destin de la philosophie ? Ces questions traduisent 

l’ambition d’analyser les interactions qui existent entre les crises en 

cours actuellement dans le monde et la philosophie. La démarche 

adoptée pour affronter cette problématique est la méthode analytique 

et dialectique. Et nous entendons organiser notre réflexion autour de 

deux axes. Un premier axe orienté vers une clarification conceptuelle 

et une phénoménologie des crises en cours dans ce XXIe siècle 

débutant. S’en suivra un deuxième axe  qui va dépeindre le devenir de 

la philosophie dans nos sociétés actuelles et affronter la question de 

son apport.  

1. Définition et phénoménologie des crises dans la société 

1.1 Le concept de crise 

Il n’est pas aisé de cerner le sens du concept de crise. Il a été, 

depuis ses premiers usages gréco-romains, sujet à de multiples 

changements lesquels sont dictés par des variables socio-

anthropologiques, philosophique, scientifiques (médecine, 

psychiatrique) et économiques. À la différence de ces disciplines, la 

philosophie s’intéresse à l’essence des choses. Il s’agit donc ici d’une 

définition fondamentale du concept de crise laquelle nous dispose à 

remonter à ses origines grecques. 

Suivant cette disposition, nous pouvons relever que dans la 

tradition grecque, notamment dans les tragédies d’Euripide, ou celle 

de Sophocle, ce qu’on entendait par crise, krisis, désigne un changement 

brutal et radical qui advient à l’intérieur d’un système à un moment 

donné. La crise c’est la rupture d’avec un ordre ancien, ce moment de 

césure qui impose à son tour le besoin d’un nouvel ordre est 

précisément le moment de la crise. Cette rupture, encore appelée 



CAMPAORÉ Issoufou – L’avenir de la philosophie face aux crises de notre temps 

_________________________________________________________________ 

64 
 

« schisme », selon le mot de Ricœur (2019), traduit le sens même du 

concept de crise. 

Il y a lieu ici de rappeler que, pour ce qui est de la philosophie, 

contrairement à la médecine, à l’économie ou à la psychiatrie par 

exemple, la crise n’est pas réductible à sa seule connotation négative. 

Nous courons le risque de nous heurter à l’histoire de l’humanité si 

nous raisonnons seulement suivant le mode de la négativité. Toutes 

les crises ne sont pas négatives, toute rupture n’est pas à craindre. Il 

est possible de trouver du positif dans la crise. Ce qui suppose que le 

concept de crise ne possède intrinsèquement ni de la négativité ni de 

la positivité. Ce qu’il faut surtout saisir d’essentiel dans la crise c’est 

l’évolution, sinon le nouvel ordre qu’elle impose. En d’autres termes ce 

qui importe ce n’est pas tant le drame ou le malaise que la crise suscite 

mais la possibilité nouvelle qu’elle offre. En clair la crise part d’un 

dysfonctionnement constaté dans un système et aboutit toujours à la 

nécessité d’un changement, d’un nouveau paradigme. Au regard de ces 

considérations, il appert que le sens du concept de crise rime avec 

rupture, changement, et dépassement. Ce qui rend facile l’étude des 

modes d’être de la crise qui marque notre société. 

1.2 Phénoménologie des crises de notre temps  

En ce XXIe siècle débutant, notre société se trouve à la croisée 

des crises. Toutes ces crises sont anthropocentrées en tant qu’elles 

mettent en jeu l’homme dans ses rapports avec lui-même, avec 

l’altérité, avec l’écosystème, et avec les savoir et savoir-faire. Ces crises 

nous installent au cœur de ce que Marcel Gauchet (2016) appelle le 

« désenchantement du monde ». Dès lors, comment se manifestent ces 

crises et qu’est-ce qui fonde leur spécificité ? 

Il est un constat avéré et répété suivant lequel l’homme du XXIe 

siècle fait l’expérience d’une crise existentielle sans précédent. La crise 

de l’existence est crise de l’être, crise du rapport à soi. La crise de l’être 

se manifeste par la perte, du moins l’ambigüité du sens même de 

l’existence. Cette ambigüité avait été déjà observée durant le siècle de 

la peur (XXe siècle) quand, face à la résurgence du nationalisme, de 

l’antisémitisme et du racisme, l’humanité avait été mise devant la 

banalité et la vulnérabilité même de l’existence. De surcroît, la crise de 

l’être durant cette période qui a connu les deux guerres mondiales était 

aussi le fait de la faillite des référentielles axiologiques étant donné que 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

65 

 

la valeur apparaissait désormais comme un concept flou. C’est cette 

banalité de l’existence qui aboutissait à la possibilité de son non-sens. 

Le caractère absurde de l’existence, objet des réflexions de Sartre 

(1946), d’Albert Camus (1951), apparaissait à l’époque comme une 

évidence.  

Nous observons donc que la crise de l’être n’est pas nouvelle. 

Mais ce qui fait la particularité de notre temps c’est l’avènement de 

nouveaux problèmes qui tendent à la complexifier. Déjà notre siècle à 

replonger progressivement dans le cycle infernal des conflits armés et 

ce malgré la création et les actions de l’ONU. L’invasion de l’Irak, le 

conflit israélo-palestinien, et le conflit russo-ukrainien sont des 

exemples illustratifs. Ces conflits sont aggravés par la montée en 

puissance du terrorisme islamiste qui s’internationalise. L’homme 

replonge dans un malaise existentiel profond, un mal-être. Ce mal-être 

est amplifié par un effritement de nos valeurs. La mise en cause de nos 

valeurs traditionnelles fait suite au progrès, sans précédent, 

technoscientifique du monde. Déjà au siècle précédent, Nietzsche 

(1982) nous avertissait sur les implications morales de la science. Il a 

pu observer, notamment dans le Livre III du Gai Savoir, avant nous 

que le devenir scientifique du monde rime avec la chute de nos valeurs 

morales. Tel est d’ailleurs le sens véritable, « de la mort de Dieu ». Le 

constat « de la mort de Dieu » est consubstantiel au sacrifice des valeurs 

morales sur l’autel du progrès des sciences. Aussi pouvons-nous dire à 

juste titre que ce qui a été vrai pour la période de Nietzsche l’ai 

davantage aujourd’hui étant entendu que l’aventure scientifico-

technique du monde pose de nouveaux problèmes. De nouvelles 

prouesses telles que le transhumanisme, les technologies NBIC, pour 

ne citer que celles-ci, questionnent aujourd’hui le statut ontologique 

de l’homme : qui est l’homme ou du moins que devient l’homme ? Ce 

questionnement qui a longtemps occupé une place centrale dans la 

philosophie depuis Socrate trouve aujourd’hui un écho favorable dans 

notre société confrontée à une véritable crise d’identité. Nous l’aurons 

sans doute compris, des facteurs scientifico-techniques, des tensions 

diplomatiques, géostratégiques et idéologiques entraînant une 

escalade de violence, sont comptables aujourd’hui d’une crise 

existentielle. 

Par ailleurs, la phénoménologie des crises de notre temps nous 

donne à voir une crise du politique qui sévit dans nos sociétés. La crise 

du politique se manifeste doublement : à la fois au niveau 



CAMPAORÉ Issoufou – L’avenir de la philosophie face aux crises de notre temps 

_________________________________________________________________ 

66 
 

microscopique, c’est-à-dire entre les citoyens et les gouvernements et, 

dans un sens macroscopique, dans les rapports entre nations. 

Nonobstant ces deux niveaux, la crise du politique tire sa substance de 

la dégénérescence de la démocratie et, dans une moindre mesure, de la 

promotion du messianisme politique. À la fin de la guerre froide, en 

1989, on a assisté coup sur coup à l’éclatement de l’URSS et au 

triomphe de l’idéologie démocratique. La plupart des peuples 

trouvaient dans la démocratie l’idéal de système de gouvernance. La 

démocratie accomplissait le vœu le plus cher de l’homme : réaliser sa 

nature d’être de liberté, d’être pour la liberté. Il s’est toujours agit 

d’une liberté civique en tant qu’elle est rendue possible par le droit qui 

en est en même temps sa garantie. Cette liberté débouche sur 

l’affirmation de l’égalité entre les hommes. La démocratie, en 

garantissant la liberté, assure de ce fait l’égalité. Ce cocktail, liberté-

égalité, confère à la démocratie toute sa légitimité.  

Malheureusement, cette légitimité a été durement éprouvée au 

fil du temps. L’usage que les peuples ont fait de la démocratie tendent 

à la dresser contre elle-même en mettant hors-jeu ce qui a justement 

fait sa légitimité c’est-à-dire la liberté et l’égalité. Ainsi pour des 

raisons culturelles, économiques, égocentriques, un usage négatif de la 

démocratie s’est mis en place dans les sociétés. Cet usage négatif se 

manifeste par des crises électorales et post-électorales dans les états 

démocratiques et quelques fois dans les grandes démocraties (l’attaque 

du capitole aux USA par les partisans de Trump le 6 janvier 2021), 

jointe à cela la récurrence des contestations sociales (le mouvement des 

gilets jaunes en France) etc. Tous ces exemples imposent un nouveau 

regard sur la démocratie. En lieu et place de la foi naïve en la 

démocratie prend place une dénonciation, ou pis, une haine de la 

démocratie. La crise de la démocratie est le fait d’une promesse non 

tenue et la désillusion qui en découle. Il faut se le tenir pour vrai : la 

démocratie n’a pas réussi le pari de mettre en place une société juste et 

où l’égalité et l’équité règneraient en maitres. Bien au contraire, elle a 

travaillé quelques fois à exacerber l’injustice et les inégalités. Ce 

constat amer va susciter une profonde déception.  

La désillusion née de la crise de la démocratie suscite le besoin 

d’un homme providentiel, un messie qui viendrait justement réussir là 

où la démocratie a échoué.  La croyance au messianisme politique se 

nourrit des échecs des idéologies politiques (le socialisme, la 

démocratie). Si cette croyance évolue à géométrie variable, elle devient 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

67 

 

de plus en plus une alternative pour certains peuples dont la maturité 

politique reste problématique. Qui pis est, elle est en train de devenir 

la nouvelle religion de ce XXIe siècle débutant en Afrique noire 

francophone. La vague de coup d’États survenue dernièrement dans 

les trois pays d’Afrique de l’ouest (Burkina Faso, Mali, Niger) 

s’expliquerait, dans une certaine mesure, par l’échec de la démocratie 

et le messianisme politique qui en dégouline. 

La crise du politique à laquelle se trouve confronter notre société 

s’est accentuée du fait de la crise du religieux qui s’y greffe. La crise du 

religieux est marquée par un retour du fanatisme religieux, porté par 

un islamisme radical. Cet islamisme possède des accents idéologiques 

(salafisme, wahabisme) et politiques ce qui marquent une rupture avec 

la finalité purement théologique de l’islam. Dans son format actuel, la 

crise du religieux se manifeste sous une forme plus violente. Cette 

violence diffère d’avec celle entretenue par le fanatisme religieux du 

moyen-âge parce qu’elle se veut presque toujours mortifère, et plus 

raffinée. Les moments les plus marquants de cette crise sont les 

attaques du 11 septembre 2001 suivies de l’invasion de l’Irak en 2003 

considérée par l’administration Bush comme l’« Axe du mal » et 

l’amplification de la violence terroriste qui s’en est suivie. Ces dernières 

années la crise du religieux s’est internationalisée en s’exportant vers 

d’autres sociétés qui n’ont pas connu jusqu’ici ce genre de crise. En 

somme, il est juste de dire que le fanatisme religieux tente de nouveau 

d’élire domicile dans notre monde ce qui nous plonge dans une crise de 

la religion avec tous ses corollaires : crise sécuritaire et crise 

humanitaire. 

Outre ces crises, notre temps est confronté à une crise des 

savoirs, crise de notre rapport au savoir scientifique. Notre relation à 

la rationalité scientifique a cessé d’être désintéressée pour obéir aux 

desiderata d’une société de consommation. En des termes lyotardiens 

nous pouvons dire que « le savoir change de statut en même temps que 

les sociétés entrent dans l’âge dit postindustriel » (Lyotard, 1979, p. 

11). Lyotard nous instruit que le savoir, à l’ère de l’âge postindustriel, 

est sujet au mercantilisme. C’est un savoir qui est réduit à sa simple 

valeur marchande. La marchandisation du savoir ne signifie rien 

d’autre que son aliénation. Le savoir cesse d’être lui-même, le même 

quand il n’est pas recherché pour lui-même, c’est-à-dire quand il n’est 

pas sa propre finalité. Tout comme Lyotard, Horkheimer dénonce un 

certain usage du savoir. Pour cet auteur, il convient de distinguer ce 



CAMPAORÉ Issoufou – L’avenir de la philosophie face aux crises de notre temps 

_________________________________________________________________ 

68 
 

qu’il appelle rationalité objective, et rationalité subjective. La rationalité 

objective implique un usage de la raison de sorte à produire des effets 

positifs pour tous. La positivité réside justement dans l’universalité des 

effets. À contrario la rationalité subjective se définit par un usage 

égocentrique de la raison et plus précisément de la rationalité 

scientifique. Un tel usage maintient éloigné la distance entre le 

rationnel et le raisonnable. Pourtant c’est le propre de notre société 

actuelle compénétrée par les lois de l’économie néolibérale. Elle a 

adopté définitivement les lois de la production et de la consommation. 

De fait, ces mots de Lyotard font plus que jamais écho aujourd’hui : « 

le savoir est et sera produit pour être vendu, et il est et sera consommé 

pour être vendu, et il est et sera consommé pour être valorisé dans une 

nouvelle production : dans les deux cas, pour être échangé. Il cesse 

d’être à lui-même sa propre fin, il perd sa « valeur d’usage » » (Lyotard, 

1979, p. 14). Il est évident dans ces conditions que nous sommes au 

cœur d’une crise du savoir et celle-ci affecte à son tour aussi bien notre 

rapport à l’environnement que notre rapport à l’école.  

La réduction du savoir en sa valeur marchande provoque à son 

tour la marchandisation de la nature : « avec la science moderne s’opère 

une césure complète qui fait advenir une représentation du monde, des 

choses foncièrement différentes de celle qui l’a précédée » (Nakoulima, 

2010, p. 79).  En fait « le monde moderne rompt les liens de solidarité 

entre l’homme et la nature qui n’est plus que l’adversité à asservir » 

(Ibid, p. 82). Voilà pourquoi il est juste de penser que la crise du savoir 

provoque et/ou aggrave la crise environnementale. C’est de 

l’instrumentalisation du savoir pour répondre aux besoins d’une 

société avide de luxe que l’inimitié entre la nature et l’homme prend 

tout son sens. 

Par ailleurs, la marchandisation du savoir aboutit logiquement 

et nécessairement à la mercantilisation de l’école. Une école 

mercantilisée est réduite à un instrument au service de puissances 

politique et économique. Autrement dit, c’est faire de l’école la servante 

d’un progrès purement matériel du monde. De sorte à ce que ce qui 

sera mis en avant ce n’est point le besoin de sortir de l’ignorance, de 

développer son esprit critique et de le maintenir pour ainsi dire ouvert 

au monde, en somme de libérer son esprit du lourd fardeau de 

l’ignorance et de la séduction des préjugés, mais plutôt la volonté de 

rendre l’école servile. L’assujettissement de l’école aux différentes 

puissances (celle de l’économie de marché et ses tentacules, celle des 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

69 

 

forces sociales et politiques qui s’affrontent, celle des idéologies 

nationalistes) en jeux dans notre époque est le reflet d’une école en 

crise. Cette crise implique à son tour une survalorisation des savoirs 

purement pratiques au détriment des savoirs théoriques comme les 

humanités. De plus en plus on assiste à un désintérêt grandissant pour 

les humanités et surtout pour la philosophie. Ce constat est sans nul 

doute la conséquence d’ « un scientisme pesant qui réduit l’activité 

scientifique aux secteurs de la matière, de la vie et de l’information, 

reléguant les SHS au rang d’humanités accessoires ou d’études des 

seuls faits de culture » (Boudet. M, 2014, p. 111). C’est justement ce 

scientisme ambiant qui dénote d’une crise profonde mais réelle des 

savoirs : est savoir ce qui peut servir hic et nunc les besoins matériels 

des hommes. Cette conception réductionniste du savoir justifie 

aisément le choix des politiques éducatives de se tourner aujourd’hui 

vers la fabrication d’ingénieurs, de techniciens pour répondre à la fois 

aux besoins d’une société orientée à jamais vers le progrès matériel et 

contraint par des limitations budgétaires qui imposent à leur tour une 

révision des cartographies universitaires. 

Au regard de toutes ces considérations, il appert qu’il y a une 

véritable domiciliation des crises dans notre société actuelle. Reste à 

savoir comment se conjugue désormais l’avenir et le statut de la 

philosophie. 

2. Problèmes du devenir de la philosophie et de son apport 

2.1. La philosophie en crise 

La question du devenir de la philosophie n’est pas sans 

importance au regard des crises dans notre temps et de la relation 

historique que la philosophie entretient avec l’homme et la société. Le 

caractère anthropocentré de ces crises produit logiquement et 

nécessairement un effet sur le statut même de la philosophie. Il faut se 

l’avouer : l’intérêt que la philosophie porte sur l’homme l’empêche de 

développer un mutisme face à ce qui touche l’homme que ce soit 

individuellement ou collectivement. Voilà pourquoi nous pouvons 

affirmer ici que les crises de notre temps mettent à leur tour la 

philosophie en crise. Partant, quel sens faut-il prêter à l’expression 

« philosophie en crise » si nous maintenons le concept de crise dans les 

carcans de la rupture et du changement.  



CAMPAORÉ Issoufou – L’avenir de la philosophie face aux crises de notre temps 

_________________________________________________________________ 

70 
 

De prime abord, la crise de la philosophie se manifeste par une 

rupture d’avec la tradition philosophique issue du moule de la 

philosophie grecque antique et dont un auteur comme Heidegger en 

fait l’apologie la plus remarquable. Traditionnellement et du point de 

vue de son essence, la philosophie a d’abord été réflexion sur l’être ou 

ce qui s’entend le même, ontologie. La vérité de l’être de la philosophie 

réside dans la réflexion sur l’être en général. L’historicité de cette 

réflexion regorge de grands métaphysiciens tels que Platon, 

Parménide, Duns Scott, Saint Augustin, Leibniz, Wolff, Heidegger etc. 

Pour toutes ces figures, la philosophie est essentiellement 

métaphysique, c’est-à-dire recherche des causes premières ou des 

premiers principes. Cependant une telle représentation de la 

philosophie devient caduque face aux crises en cours dans notre temps. 

Pour le dire autrement, la philosophie comme ontologie, la philosophie 

dans sa dimension fondamentale est peu à peu mise à mort. Cette mise 

à mort annoncée justement par Marx vient de ce que la philosophie 

fondamentale semble à jamais éloignée des problèmes pratiques 

auxquels les hommes sont confrontés. 

Ce dernier avait pu faire le constat de l’éloignement de la 

philosophie et a tenté, pour ainsi dire, de faire descendre la philosophie 

sur terre. Et expliquant Marx, Hannah Arendt écrit que « la 

philosophie et sa vérité ne se trouvent pas en dehors des affaires des 

hommes et de leur monde commun, mais précisément en eux, et 

peuvent être « réalisées » dans le seul domaine du vivre-ensemble qu’il 

appelle « société », grâce à l’apparition des « hommes socialisés » » 

(Arendt, 1972, p. 28). Si, comme l’écrit Arendt, la philosophie doit 

inscrire son projet au cœur du « vivre-ensemble », alors elle doit être 

dépouillée de tout intérêt pour la métaphysique. Ce travail de 

purification par lequel on est amené à débarrasser la philosophie de 

tout élément métaphysique est justement en cours actuellement. Dans 

nos universités aussi bien que dans les différentes productions 

philosophiques c’est le constat de « l’oubli de l’être » pour reprendre 

Heidegger (1986), qui nous informe d’un arrachement de la 

philosophie à son histoire et même à son essence. Ainsi, l’avenir de la 

philosophie s’écrirait désormais loin de la métaphysique. 

Mais la rupture d’avec la philosophie fondamentale n’épuise pas 

la crise de la philosophie. Les crises en cours dans notre société, 

notamment la crise du savoir, impose de plus en plus à la philosophie 

le besoin de se redéfinir, c’est-à-dire de redéfinir ses objets mais aussi 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

71 

 

sa méthode. La mercantilisation du savoir et, avec elle, la 

condamnation sans appel des humanités, affecte la philosophie en lui 

imposant désormais de nouveaux objets afin qu’elle puisse elle-aussi 

devenir sujette à une certaine commercialisation. De la même manière 

que les sciences dites dures, l’homme contemporain attend de la 

philosophie qu’elle produise une certaine valeur marchande. Cette 

attente implique soit que la philosophie participe activement au 

progrès matériel de l’humanité soit qu’elle devienne exclusivement une 

activité professionnelle ou professionnalisante. Ce serait alors les 

débuts de la technicisation de la philosophie ou, pour employer une 

expression plus sensible, son ‘’économicisation’’. Cet avenir qui menace 

l’activité philosophique serait antithétique à l’histoire de la discipline, 

marquée par la liberté de la pensée et la liberté dans la pensée. Un tel 

avenir, s’il devait se produire, se manifesterait par la prise en otage de 

l’activité philosophique par les lois de l’économie néolibérale et des 

règles strictes du marché de l’emploi. Mais la crise du savoir, en tant 

qu’elle est aussi le fait d’un scientisme qui réduit l’activité scientifique 

aux seules sciences dures en les idéalisant aboutit à faire de ces sciences 

des modèles vers lesquels doivent tendre les humanités. On attend des 

humanités qu’elles puissent adopter ou, à défaut, se rapprocher de la 

démarche voulue par les sciences dures. Cette exigence paraît plus 

réalisable avec la sociologie et la psychologie elles qui possédaient déjà 

une dimension empirique dans leur démarche. Mais elle l’est moins 

avec la philosophie. Pour ce qui est de cette dernière, elle est 

traditionnellement portée par la démarche dialogique (maïeutique 

socratique) et dialectique. La découverte de la vérité en philosophie 

passe par la médiation de la dialectique ou tout au plus du « dia-logos ». 

Il n’y a pas de différence fondamentale entre la méthode dialogique et 

la dialectique. Et il est certain que ces démarches n’impliquent pas une 

enquête empirique pas plus qu’elles n’impliquent une vérification à la 

manière des sciences dures. Voilà pourquoi la crise du savoir 

aboutissant à une idéalisation des sciences dures attend de la 

philosophie et des humanités en général qu’elles puissent produire des 

lois. Attente qui pèse lourd sur l’avenir de la philosophie car une telle 

philosophie cesserait d’en être justement une. Nous savons depuis 

Jaspers et Kant que la philosophie ne peut produire des lois et des 

théories toutes faites. 

Pour finir, le visage actuel de la crise de l’être rendue complexe 

par l’avènement et l’essor des technologies NBIC, du transhumanisme 



CAMPAORÉ Issoufou – L’avenir de la philosophie face aux crises de notre temps 

_________________________________________________________________ 

72 
 

et la recrudescence de conflits armés, impose une nouvelle tenue à la 

philosophie. Ce qu’il faut retenir de la crise de l’être c’est le fait qu’elle 

rende le concept de sens tout autant que le concept de valeur, ambigus. 

Tout ce qui avait été convoqué jusqu’ici comme étalon de mesure aussi 

bien du concept de sens que de celui de valeur confesse leur limite. Ni 

la religion, ni la culture, ni même la science ne permettent aujourd’hui 

d’affronter le désenchantement du monde en cours. Il appartient alors 

à l’homme de redéfinir son rôle et sa place dans l’univers et il lui 

appartient également de repenser le concept de valeur. Ce qui nous 

amène à dire que la crise de l’existence pose, dans une large mesure, un 

problème éthique. En ce sens, elle influence fondamentalement la 

philosophie dans sa dimension éthique. En fait, la représentation 

philosophique de l’éthique, issue des philosophies morales de 

l’antiquité ou même de celle d’un Kant, s’avèrent aujourd’hui très 

limitées. L’exigence éthique aujourd’hui est telle qu’elle attend de la 

philosophie un effort de dépassement par lequel elle se rendra capable 

d’affronter les nouveaux paradigmes soulevés par les technologies 

NBIC et le transhumanisme. Ce dépassement se conjugue dans et par 

l’éthique appliquée. L’éthique appliquée est un nouvel horizon à 

explorer pour la philosophie. L’avenir de la philosophie réside soit dans 

un prolongement de l’éthique traditionnelle – dans le cadre d’une mise 

en dialogue entre l’éthique traditionnelle et les défis que soulèvent la 

crise de l’être – ou soit à une "néo-éthique". Cette "néo-éthique" traduit 

le besoin d’une certaine rupture avec l’approche traditionnelle de 

l’éthique. Par conséquent la crise de l’être entraine aussi une crise dans 

cette partie de la philosophie qu’on nomme bien éthique. 

On l’aurait sans doute compris, l’avenir de la philosophie est 

porté entre rupture et dépassement : une rupture et un dépassement 

d’un ordre ancien. C’est ce qui donne tout son sens à la crise de la 

philosophie. 

2.2. L’apport de la philosophie 

Il faut tout de suite mettre en garde quiconque serait solidaire 

de cette opinion, très répandue dans nos sociétés actuelles, suivant 

laquelle la philosophie serait obsolète aujourd’hui face aux crises en 

cours dans le monde. La philosophie continue de nous parler 

aujourd’hui et il serait exagéré de lier le sort de l’homme qui est aussi 

celui de l’humanité aux seules sciences dures. Et même la philosophie 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

73 

 

fondamentale, la métaphysique donne des perspectives pour affronter 

les crises de notre temps.  

À cet effet, il suffit de ne jamais perdre de vue le fait que la 

métaphysique ou, ce qui désigne le même, la philosophie fondamentale 

pose un type de questionnement qui serait fort utile aujourd’hui. Ce 

qui fait la spécificité de ce questionnement est sa radicalité et sa 

totalité. Le questionnement philosophique est radical en ce qu’il 

remonte toujours aux fondements des choses. Sa visée est l’être 

véritable des choses et non leur manière d’être. Il est aussi total car il 

ne se préoccupe pas d’une partie du phénomène ou de la réalité mais 

toute la réalité. C’est un questionnement holistique. Contrairement à 

la philosophie, les autres sciences questionnent toujours une parcelle, 

parfois très infime, de la réalité. Elles ne sont pas toujours soucieuses 

de remonter aux fondements. Aucune discipline des sciences dures 

n'envisage une vue holistique de la réalité. Ce qui les empêche de voir 

les relations et interactions entre les phénomènes. En claire, il ne 

faudrait pas espérer des sciences dures qu’elles puissent nous 

permettre de saisir l’ordre du monde et l’ordre dans le monde. Et à 

chaque fois que l’une d’entre elles tente de saisir l’ordre du monde, elle 

le fait toujours sur la base, explicitement ou implicitement, d’un 

raisonnement philosophique. Or aujourd’hui, les crises auxquelles 

nous sommes confrontés exigent une approche holistique mais non 

réductionniste. De la crise de l’être à la crise du savoir en passant par 

la crise du politique aussi bien que celle du religieux, nous pouvons 

voir qu’il y a une imbrication entre elles. Il est donc important de ne 

jamais perdre de vue cette imbrication si on veut analyser l’une de ces 

crises. Voilà pourquoi il est nécessaire d’emprunter aujourd’hui à la 

philosophie fondamentale ce souci du questionner radical et total. 

Nous comprenons alors que les crises de notre temps qui font 

planer sur l’avenir de la philosophie une rupture d’avec la philosophie 

fondamentale n’annonce pas pour autant la fin de cette dernière. Il 

s’agit d’une rupture mais jamais d’un rejet total. En fait il est juste 

question d’un dépassement qui est en même temps conservation. Il est 

vrai qu’aujourd’hui certains concepts de la philosophie fondamentale 

ne permettent pas une avancée significative face aux crises et il est 

important de les dépasser. Ce dépassement est d’autant plus nécessaire 

car le philosophe se « tient […] pour l’égal des autres hommes et 

s’adresse à toute l’humanité sans exception ». (Savadogo, 2001, p. 25) 

De plus, « il faut reconnaître le bien-fondé de cette exigence selon 



CAMPAORÉ Issoufou – L’avenir de la philosophie face aux crises de notre temps 

_________________________________________________________________ 

74 
 

laquelle la philosophie doit être accessible à chacun. Ses voies les plus 

compliquées, celles que suivent les philosophes professionnels, n’ont 

de sens en effet que si elles finissent par rejoindre la condition 

d’homme » (Jaspers, 1973, p. 7). Ces considérations nous informent 

combien il est nécessaire que le discours philosophique soit accessible 

aux hommes et certains concepts métaphysiques devraient être 

sacrifiés au nom de cette exigence. Mais il est un impératif de conserver 

la spécificité du questionnement philosophique en vue de mieux 

comprendre les différentes relations qui existent entre les crises de 

notre temps.  

De plus la crise de la philosophie, crise entendue ici comme 

rupture avec la philosophie fondamentale, débouche sur un éclatement 

de la philosophie en de nouvelles sous disciplines susceptibles de 

prendre en charge les crises sociales dans leur actualité. Le bien-fondé 

de la crise de la philosophie réside surtout dans les nouvelles régions 

du savoir qu’elle nous offre à explorer. La prise en compte de la crise 

du religieux ainsi que de la crise des valeurs a conditionné soit 

l’avènement (pour ce qui est de l’éthique appliquée) d’une nouvelle 

discipline, soit l’évolution de ce qu’on a appelé la philosophie de l’islam. 

La première offre des ressources pour subjuguer les problèmes 

éthiques que soulèvent les nouvelles prouesses scientifico-techniques 

telles que le transhumanisme ou la technologie NBIC. Et la deuxième 

se veut un souci pour faire dialoguer l’islam avec les autres religions 

révélées en rappelant leur parenté commune, leur familiarité, mais 

aussi pour faire dialoguer l’islam avec la modernité. C’est à ce dessein 

qu’obéit la philosophie de l’islam portée aujourd’hui par des figures 

comme Bachir Diagne ou Abdel Nour Bidar etc. Dans ces conditions, 

nous voyons de quelle manière la philosophie fait encore écho 

aujourd’hui dans nos sociétés. 

À ces considérations, il faudrait ajouter que la crise du savoir 

soutenue par un scientisme sans précédent repose aujourd’hui le 

problème d’un progrès humain de nos sociétés. Toute la préoccupation 

repose sur cette question : comment humaniser le progrès 

technoscientifique et ses dérivés ? Cette question n’est pas sans 

rapport avec l’histoire récente de l’humanité. Elle prend tout son sens 

à partir du constat d’un usage dangereux de la technoscience durant le 

siècle précédent notamment durant les deux guerres mondiales. Ce qui 

est plus préoccupant c’est le fait que la technoscience offre aujourd’hui 

des possibilités de destruction défiant toutes les prévisions. D’où 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

75 

 

l’impérieux besoin d’une mesure ou simplement de la « maitrise de la 

maitrise » pour reprendre l’expression d’Edgar Morin. Aujourd’hui, 

plus que jamais le mariage entre le rationnel et le raisonnable est 

nécessaire à la survie matérielle de l’humanité tout comme à la 

préservation de la dignité de l’homme. C’est alors qu’intervient la 

philosophie à travers sa fonction épistémique. C’est maintenant qu’il 

faut maintenir à tout prix la flamme de l’esprit critique. L’esprit 

critique apparait comme le meilleur antidote contre toutes les formes 

de dogmatisme et le scientisme en est une. Le scientisme et ses dérivés 

(les manipulations génétiques, l’expérimentation médicamenteuse sur 

l’homme, les armes biologiques etc.) sont sans limites tant qu’ils ne 

trouvent en face d’eux une puissance capable de les désamorcer et c’est 

cette puissance qu’incarne l’esprit critique.  

Dans la même continuité, nous pouvons ajouter que le monde a 

besoin d’un développement intégré. Ce type de développement exige à 

son tour la promotion de l’interdisciplinarité. Cette exigence implique 

une prise en compte de tous les savoirs, mieux elle implique leur 

collaboration. C’est en communiquant entre elles, et en restant 

ouvertes que les disciplines scientifiques peuvent participer au modèle 

de développement défini par les institutions internationales. L’apport 

de la philosophie dans cette interdisciplinarité est certes très négligé 

et jamais compris. Pourtant, de toutes les disciplines scientifiques la 

philosophie est la seule qui fait le lien avec toutes les autres disciplines. 

C’est elle seule qui nous fournit une vue holistique des sciences. Par 

conséquent, l’inquiétante pauvreté philosophique constatée dans 

l’interdisciplinarité rend difficile la communication, voire la 

communion entre les disciplines. Il ne faut pas se tromper : il nous faut 

plus de philosophie aujourd’hui. 

Conclusion 

On s’instruit au contact de cette longue analyse de l’idée selon 

laquelle les crises sont omniprésentes dans notre société actuelle. Cette 

omniprésence implique que l’homme se trouve régulièrement dans ce 

que Jaspers appelle « des situations limites », c’est-à-dire « mort, 

hasard, culpabilité, impossibilité de compter sur le monde » (Jaspers, 

1973, p. 21). C’est cette persistance des crises et le malaise 

anthropologique qui en découle qui questionne aujourd’hui la 

philosophie quant à son devenir et à ses vertus. En questionnant la 



CAMPAORÉ Issoufou – L’avenir de la philosophie face aux crises de notre temps 

_________________________________________________________________ 

76 
 

philosophie on découvre que celle-ci se trouve elle-même confrontée à 

des moments de turbulence : crise dans son essence et de ses objets, 

crise dans sa démarche. La philosophie tente de juguler ces crises en 

développant de nouvelles perspectives pour la pensée. Ces perspectives 

dénotent de ce que la philosophie a toujours son mot à dire, qu’elle est 

en accord avec le temps : en fait elle n’est pas intemporelle et ne l’a 

jamais été. Après tout « l’homme ne peut se passer de philosophie. 

Aussi est-elle présente, partout et toujours, répandue dans le public par 

les proverbes traditionnels, les formules de la sagesse courante, les 

opinions admises, comme également le langage des gens instruits, les 

conceptions politiques, et surtout, dès les premiers âges de l’histoire, 

par les mythes. On n’échappe pas à la philosophie. » (Jaspers, 1973, p. 

10). 

---------------------------------------------------------- 

Références bibliographiques 

ARENDT Hannah, 1972, La crise de la culture, Paris, Gallimard. 
BIDAR Abdennour, 2004, Un islam pour notre temps, Paris, Seuil. 
BOUDE Martine, 2014, « Les sciences humaines et sociales : rôle et 

place dans la nation », in Le système éducatif à l’heure de la société 
de la connaissance, Toulouse, Presses Universitaires du Midi. 

BOUVERESSE Jacques, 2015, La demande philosophique, Paris, l’Éclat. 
BRAGUE Remi, et BACHIR Diagne Souleymane, 2019, La 

controverse : Dialogue sur l’islam, Paris, Stock. 
BREHIER Émile, 2004, Histoire de la philosophie, Paris, P.U.F. 
CAMUS Albert, 1942, L’étranger, Paris, Gallimard 
CASSIRER Ernst, 1966, La philosophie des Lumières, trad. Pierre 

Quillet, Paris, Fayard. 
GAUCHET Marcel, 1985, Le désenchantement du monde, Paris 

Gallimard 
GUEYE Semou Pathé, 2003, Du bon usage de la démocratie en Afrique. 

Dakar, Nouvelles éditions africaines. 
HEIDEGGER Martin, 1986, Être et temps, Trad. Fr. Vezin, Paris, 

Gallimard.  
JASPERS Karl, 1973, Introduction à la philosophie, Trad. Jeanne Hersch, 

Paris, Plon. 
KANT Emmanuel, 1994, La religion dans les limites de la simple raison, 

introduit et traduit par M. Naar, Paris, Vrin. 
LYOTARD Jean-François, 1979, La condition postmoderne, Paris, 

Éditions de Minuit. 
MACHEREY Pierre, 2008, Marx 1845 : les thèses sur Feuerbach, Paris, 

Amsterdam. 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

77 

 

NAKOULIMA Gomdaogo Pierre, 2010, La préservation de la planète, 
défis contemporains de la modernité, Paris, L’Harmattan. 

NIETZSCHE Friedrich, 1982, Le gai savoir, Trad. Pierre Klossowski, 
Paris, Gallimard. 

PETIT Jean-François, 2019, « Crise de la philosophie et philosophie 
de la crise », in Le Cahier Philosophique d’Afrique, n° spécial 0018, 
Presses Universitaires de Ouagadougou. 

RICOEUR Paul, 2019, Politique, économie et société, Paris, Seuil. 
ROGOZINSKI Jacob, 2017, Djihadisme : Le retour du sacrifice, Paris, 

Desclée De Brouwer. 
SARTRE Jean Paul, 1946, L’existentialisme est un humanisme, Paris, 

Nagel. 
SAVADOGO Mahamadé, 2001, Philosophie et existence, Paris, 

L’Harmattan. 
 

 


