Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

L’AVENIR DE LA PHILOSOPHIE FACE AUX CRISES DE
NOTRE TEMPS

COMPAORE Issoufou
Ecole Normale Supérieure (Burkina Faso)
Email : sssoufoucompaor@yahoo.fr

Soumission : 14/10/2025 Acceptation : 28/11/2025

Résumé : Notre société actuelle est prise en assaut par des crises : crise
de I'étre, crise politique, crise de notre rapport a la religion et crise de
notre rapport au savoir. Ces crises qui marquent notre temps sont
anthropocentrées. Cet anthropocentrisme ne laisse pas la philosophie
indifférente, elle qui s’est destinée depuis Socrate a réfléchir sur
I'homme. Pour cette raison nous nous posons la question de savoir ce
que devient la philosophie et ce qu'elle peut face aux crises de notre
temps. L'analyse de cette interrogation nous conduit a affirmer que les
crises de notre temps mettent a leur tour la philosophie en crise. La
crise de la philosophie dont il est question s’entend d’abord comme une
rupture et un dépassement d’avec la philosophie fondamentale, mais
aussi avec la démarche traditionnelle en philosophie. Elle s’entend
enfin comme une tentative de subordination de la philosophie aux lois
de T'économie néolibérale. Ceci dit, si I'avenir de la philosophie se
conjugue dans et par ces crises alors 'activité philosophique se montre
soucieuse des problémes auxquels nous sommes confrontés
actuellement. Qui plus est, elle permet de mieux questionner les crises
de notre temps et dégage quelques fois des pistes pour une médication
de ces crises. Le présent écrit se structure en deux parties consacrées
respectivement a un diagnostic des crises de notre temps suivie d'une
analyse de 'avenir de la philosophie ainsi que de son apport. Et c’est
par la médiation d'une approche méthodologique mixte conjuguant
méthode analytique et dialectique que nous entendons mener cette
analyse.

Mots-clés : philosophie, crise, société, éthique, savoir.

Abstract : Our current society is being assaulted by crises : a crisis of
being, political crisis, crisis in our relationship with religion, and crisis
in our relationship with knowledge. These crises that mark our time

61


mailto:issoufoucompaor@yahoo.fr

CAMPAORE Issoufou — I avenir de la philosophie face anx crises de notre temps

are anthropocentered. This anthropocentrism does not leave
philosophy indifferent, as since Socrates it has been dedicated to
reflecting on humanity. FFor this reason, we ask ourselves what
philosophy becomes and what it can do in the face of the crises of our
time. The analysis of this question leads us to assert that the crises of
our time, in turn, put philosophy itself in crisis. The crisis of
philosophy being discussed is first understood as a rupture and a
transcendence of fundamental philosophy, but also of the traditional
approach in philosophy. Finally, it is understood as an attempt to
subordinate philosophy to the laws of neoliberal economics. That said,
if the future of philosophy is to be conceived within and through these
crises, philosophical activity then shows concern for the problems we
are currently facing. Moreover, it allows us to better question the
crises of our time and sometimes suggests ways to address these crises.
This writing is structured in two parts, devoted respectively to a
diagnosis of the crises of our time followed by an analysis of the future
of philosophy and its contribution. And it is through a mixed
methodological approach combining analytical and dialectical
methods that we intend to carry out this analysis.

Keywords : philosophy, crisis, society, ethics, knowledge.
Introduction

A en juger par son intitulé, notre sujet se préte tout de suite a
une sentence fort sévére, un verdict sans appel : celui de I'inutilité d’un
tel sujet. Cette inutilité viendrait du fait que le probléme de 'avenir de
la philosophie a été questionnée dans toutes les époques. En effet, la
question de 'avenir de la philosophie face au monde ou face aux grands
enjeux en place dans la société n’est pas inaugurale avec notre époque.
Cette question traverse toute lhistoire de la philosophie depuis
Socrate. Elle va connaitre un tournant majeur avec Karl Marx dans les
Theses sur Feuerbach (2008) o 1l écrit en substance que la philosophie
traditionnelle a été marquée par la volonté d’« interpréter le monde ».
Or, ce qui semblait important aux yeux du jeune Marx c’était plutot la
tagon dont la philosophie pouvait et devrait « transformer le monde ».
Dés lors, pour donner du crédit a un sujet qui n’est pas nouveau dans
I'histoire de T'activité philosophique, il faudrait s’attarder ici sur
I'expression « crises de notre temps » et de la connotation qu’elle

62



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

revét. Les crises de notre temps entendus comme crise de I'étre, crise
de notre rapport a la politique, crise de notre rapport a la religion, et
crise de notre rapport au savoir, ne sont pas nécessairement nouvelles,
mais leur particularité réside dans la complexité qui les entoure. Il
s’agit alors pour nous de questionner le destin de la philosophie face
aux crises du monde actuel. Que devient la philosophie et que peut-
elle dans un monde confronté a des crises ? Peut-elle garder sa
« mémeté » ou doit-elle « devenir-autre » ? Les crises de notre temps
imposent-elles & nos sociétés un effort d’appropriation ou, dans
certains cas, de réappropriation de la philosophie ? Ou encore scellent-
elles a jamais le destin de la philosophie ? Ces questions traduisent
I'ambition d’analyser les interactions qui existent entre les crises en
cours actuellement dans le monde et la philosophie. La démarche
adoptée pour affronter cette problématique est la méthode analytique
et dialectique. Et nous entendons organiser notre réflexion autour de
deux axes. Un premier axe orienté vers une clarification conceptuelle
et une phénoménologie des crises en cours dans ce XXle siecle
débutant. S’en suivra un deuxiéme axe qui va dépeindre le devenir de
la philosophie dans nos sociétés actuelles et affronter la question de
son apport.

1. Définition et phénoménologie des crises dans la société
1.1 Le concept de crise

Il n'est pas aisé de cerner le sens du concept de crise. Il a été,
depuis ses premiers usages gréco-romains, sujet a de multiples
changements lesquels sont dictés par des variables socio-
anthropologiques, philosophique, scientifiques (médecine,
psychiatrique) et économiques. A la différence de ces disciplines, la
philosophie s’intéresse a I'essence des choses. Il s’agit donc ici d'une
définition fondamentale du concept de crise laquelle nous dispose a
remonter a ses origines grecques.

Suivant cette disposition, nous pouvons relever que dans la
tradition grecque, notamment dans les tragédies d’Euripide, ou celle
de Sophocle, ce qu'on entendait par crise, kriszs, désigne un changement
brutal et radical qui advient a l'intérieur d'un systéme a un moment
donné. La crise c’est la rupture d’avec un ordre ancien, ce moment de

césure qui impose a son tour le besoin d’'un nouvel ordre est
précisément le moment de la crise. Cette rupture, encore appelée

63



CAMPAORE Issoufou — I avenir de la philosophie face anx crises de notre temps

« schisme », selon le mot de Ricceur (2019), traduit le sens méme du
concept de crise.

I1 y a lieu ici de rappeler que, pour ce qui est de la philosophie,
contrairement a la médecine, a I'économie ou a la psychiatrie par
exemple, la crise n'est pas réductible a sa seule connotation négative.
Nous courons le risque de nous heurter a I'histoire de ’humanité si
nous raisonnons seulement suivant le mode de la négativité. Toutes
les crises ne sont pas négatives, toute rupture n'est pas a craindre. Il
est possible de trouver du positif dans la crise. Ce qui suppose que le
concept de crise ne posséde intrinséquement ni de la négativité ni de
la positivité. Ce qu’il faut surtout saisir d’essentiel dans la crise c’est
I’évolution, sinon le nouvel ordre qu’elle impose. En d’autres termes ce
qui importe ce n'est pas tant le drame ou le malaise que la crise suscite
mais la possibilité nouvelle qu'elle offre. En clair la crise part d’'un
dysfonctionnement constaté dans un systéme et aboutit toujours a la
nécessité d’'un changement, d'un nouveau paradigme. Au regard de ces
considérations, il appert que le sens du concept de crise rime avec
rupture, changement, et dépassement. Ce qui rend facile I'étude des
modes d’étre de la crise qui marque notre société.

1.2 Phénoménologie des crises de notre temps

En ce XXlIe siécle débutant, notre société se trouve a la croisée
des crises. Toutes ces crises sont anthropocentrées en tant qu'elles
mettent en jeu 'homme dans ses rapports avec lui-méme, avec
I'altérité, avec I'écosystéme, et avec les savoir et savoir-faire. Ces crises
nous installent au coeur de ce que Marcel Gauchet (2016) appelle le
« désenchantement du monde ». Dés lors, comment se manifestent ces
crises et qu'est-ce qui fonde leur spécificité ?

I1 est un constat avéré et répété suivant lequel 'homme du XXIe¢
siécle fait I'expérience d’une crise existentielle sans précédent. La crise
de I'existence est crise de I'étre, crise du rapport a soi. La crise de I'étre
se manifeste par la perte, du moins I'ambigtiité du sens méme de
I'existence. Cette ambigiiité avait été déja observée durant le siecle de
la peur (XXe siecle) quand, face a la résurgence du nationalisme, de
I'antisémitisme et du racisme, '’humanité avait été mise devant la
banalité et la vulnérabilité méme de I'existence. De surcrofit, la crise de
I'étre durant cette période qui a connu les deux guerres mondiales était
aussi le fait de la faillite des référentielles axiologiques étant donné que

64



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

la valeur apparaissait désormais comme un concept flou. Cest cette
banalité de I'existence qui aboutissait a la possibilité de son non-sens.
Le caractére absurde de l'existence, objet des réflexions de Sartre
(1946), d’Albert Camus (1951), apparaissait a I'époque comme une
évidence.

Nous observons donc que la crise de I'étre n’est pas nouvelle.
Mais ce qui fait la particularité de notre temps c’est I'avénement de
nouveaux problémes qui tendent a la complexifier. Déja notre siécle a
replonger progressivement dans le cycle infernal des conflits armés et
ce malgré la création et les actions de 'ONU. L'invasion de I'Irak, le
conflit israélo-palestinien, et le conflit russo-ukrainien sont des
exemples illustratifs. Ces conflits sont aggravés par la montée en
puissance du terrorisme islamiste qui s’internationalise. I’homme
replonge dans un malaise existentiel profond, un mal-étre. Ce mal-étre
est amplifié par un effritement de nos valeurs. La mise en cause de nos
valeurs traditionnelles fait suite au progrés, sans précédent,
technoscientifique du monde. Déja au siécle précédent, Nietzsche
(1982) nous avertissait sur les implications morales de la science. Il a
pu observer, notamment dans le Livre III du Ga:z Savoir, avant nous
que le devenir scientifique du monde rime avec la chute de nos valeurs
morales. Tel est d’ailleurs le sens véritable, « de la mort de Dieu ». Le
constat « de la mort de Dieu » est consubstantiel au sacrifice des valeurs
morales sur I'autel du progres des sciences. Aussi pouvons-nous dire a
juste titre que ce qui a été vrai pour la période de Nietzsche l'ai
davantage aujourd’hui étant entendu que l'aventure scientifico-
technique du monde pose de nouveaux problémes. De nouvelles
prouesses telles que le transhumanisme, les technologies NBIC, pour
ne citer que celles-ci, questionnent aujourd’hui le statut ontologique
de 'homme : qui est 'homme ou du moins que devient 'homme ? Ce
questionnement qui a longtemps occupé une place centrale dans la
philosophie depuis Socrate trouve aujourd’hui un écho favorable dans
notre société confrontée a une véritable crise d’identité. Nous 'aurons
sans doute compris, des facteurs scientifico-techniques, des tensions
diplomatiques, géostratégiques et idéologiques entrainant une
escalade de violence, sont comptables aujourd’hui d'une crise
existentielle.

Par ailleurs, la phénoménologie des crises de notre temps nous
donne a voir une crise du politique qui sévit dans nos sociétés. La crise
du politique se manifeste doublement: a la fois au niveau

65



CAMPAORE Issoufou — I avenir de la philosophie face anx crises de notre temps

microscopique, c'est-a-dire entre les citoyens et les gouvernements et,
dans un sens macroscopique, dans les rapports entre nations.
Nonobstant ces deux niveaux, la crise du politique tire sa substance de
la dégénérescence de la démocratie et, dans une moindre mesure, de la
promotion du messianisme politique. A la fin de la guerre froide, en
1989, on a assisté coup sur coup a l'éclatement de 'URSS et au
triomphe de lidéologie démocratique. La plupart des peuples
trouvaient dans la démocratie I'idéal de systéme de gouvernance. La
démocratie accomplissait le voeu le plus cher de 'homme : réaliser sa
nature d’étre de liberté, d’étre pour la liberté. Il s’est toujours agit
d’une liberté civique en tant qu’elle est rendue possible par le droit qui
en est en méme temps sa garantie. Cette liberté débouche sur
Iaffirmation de l'égalité entre les hommes. La démocratie, en
garantissant la liberté, assure de ce fait I'égalité. Ce cocktail, liberté-
égalité, confere a la démocratie toute sa légitimité.

Malheureusement, cette légitimité a été durement éprouvée au
fil du temps. L'usage que les peuples ont fait de la démocratie tendent
a la dresser contre elle-méme en mettant hors-jeu ce qui a justement
fait sa légitimité c’est-a-dire la liberté et I'égalité. Ainsi pour des
raisons culturelles, économiques, égocentriques, un usage négatit de la
démocratie s’est mis en place dans les sociétés. Cet usage négatif se
manifeste par des crises électorales et post-électorales dans les états
démocratiques et quelques fois dans les grandes démocraties (I'attaque
du capitole aux USA par les partisans de Trump le 6 janvier 2021),
jointe a cela la récurrence des contestations sociales (le mouvement des
gilets jaunes en France) etc. Tous ces exemples imposent un nouveau
regard sur la démocratie. En lieu et place de la foi naive en la
démocratie prend place une dénonciation, ou pis, une haine de la
démocratie. La crise de la démocratie est le fait d’'une promesse non
tenue et la désillusion qui en découle. Il faut se le tenir pour vrai : la
démocratie n’a pas réussi le pari de mettre en place une société juste et
ou I'égalité et I'équité regneraient en maitres. Bien au contraire, elle a
travaillé quelques fois a exacerber l'injustice et les inégalités. Ce
constat amer va susciter une profonde déception.

La désillusion née de la crise de la démocratie suscite le besoin
d’un homme providentiel, un messie qui viendrait justement réussir la
ou la démocratie a échoué. La croyance au messianisme politique se
nourrit des échecs des idéologies politiques (le socialisme, la
démocratie). Si cette croyance évolue a géométrie variable, elle devient

66



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

de plus en plus une alternative pour certains peuples dont la maturité
politique reste problématique. Qui pis est, elle est en train de devenir
la nouvelle religion de ce XXlIe siécle débutant en Afrique noire
francophone. La vague de coup d’Etats survenue derniérement dans
les trois pays d’Afrique de l'ouest (Burkina Faso, Mali, Niger)
s’expliquerait, dans une certaine mesure, par I'échec de la démocratie
et le messianisme politique qui en dégouline.

La crise du politique a laquelle se trouve confronter notre société
s’est accentuée du fait de la crise du religieux qui s’y greffe. La crise du
religieux est marquée par un retour du fanatisme religieux, porté par
un islamisme radical. Cet islamisme posséde des accents idéologiques
(salafisme, wahabisme) et politiques ce qui marquent une rupture avec
la finalité purement théologique de I'islam. Dans son format actuel, la
crise du religieux se manifeste sous une forme plus violente. Cette
violence diftére d’avec celle entretenue par le fanatisme religieux du
moyen-dge parce qu’elle se veut presque toujours mortifére, et plus
raffinée. Les moments les plus marquants de cette crise sont les
attaques du 11 septembre 2001 suivies de I'invasion de I'Irak en 2003
considérée par l'administration Bush comme '« Axe du mal » et
I'amplification de la violence terroriste qui s’en est suivie. Ces derniéres
années la crise du religieux s’est internationalisée en s’exportant vers
d’autres sociétés qui n'ont pas connu jusqu’ici ce genre de crise. En
somme, 1l est juste de dire que le fanatisme religieux tente de nouveau
d’élire domicile dans notre monde ce qui nous plonge dans une crise de
la religion avec tous ses corollaires: crise sécuritaire et crise
humanitaire.

Outre ces crises, notre temps est confronté a une crise des
savoirs, crise de notre rapport au savoir scientifique. Notre relation a
la rationalité scientifique a cessé d’étre désintéressée pour obéir aux
desiderata d’'une société de consommation. En des termes lyotardiens
nous pouvons dire que « le savoir change de statut en méme temps que
les sociétés entrent dans 'dge dit postindustriel » (Lyotard, 1979, p.
11). Lyotard nous instruit que le savoir, a I'ére de I'dge postindustriel,
est sujet au mercantilisme. C’est un savoir qui est réduit a sa simple
valeur marchande. La marchandisation du savoir ne signifie rien
d’autre que son aliénation. Le savoir cesse d’étre lui-méme, le méme
quand il n’est pas recherché pour lui-méme, c’est-a-dire quand il n’est
pas sa propre finalité. Tout comme Lyotard, Horkheimer dénonce un
certain usage du savoir. Pour cet auteur, il convient de distinguer ce

67



CAMPAORE Issoufou — I avenir de la philosophie face anx crises de notre temps

qu’il appelle rationalité objective, et rationalité subjective. La rationalité
objective implique un usage de la raison de sorte a produire des effets
positifs pour tous. La positivité réside justement dans I'universalité des
effets. A contrario la rationalité subjective se définit par un usage
égocentrique de la raison et plus précisément de la rationalité
scientifique. Un tel usage maintient éloigné la distance entre le
rationnel et le raisonnable. Pourtant c’est le propre de notre société
actuelle compénétrée par les lois de 'économie néolibérale. Elle a
adopté définitivement les lois de la production et de la consommation.
De fait, ces mots de Lyotard font plus que jamais écho aujourd’hui : «
le savoir est et sera produit pour étre vendu, et il est et sera consommé
pour étre vendu, et il est et sera consommé pour étre valorisé dans une
nouvelle production : dans les deux cas, pour étre échangé. Il cesse
d’étre a lui-méme sa propre fin, il perd sa « valeur d’usage » » (Lyotard,
1979, p. 14). Il est évident dans ces conditions que nous sommes au
coeur d’une crise du savoir et celle-ci affecte a son tour aussi bien notre
rapport a I’environnement que notre rapport a I'école.

La réduction du savoir en sa valeur marchande provoque a son
tour la marchandisation de la nature : « avec la science moderne s’opére
une césure complete qui fait advenir une représentation du monde, des
choses foncierement diftérentes de celle qui I'a précédée » (Nakoulima,
2010, p. 79). En fait « le monde moderne rompt les liens de solidarité
entre 'homme et la nature qui n’est plus que 'adversité a asservir »
(Ibid, p. 82). Voila pourquoi il est juste de penser que la crise du savoir
provoque et/ou aggrave la crise environnementale. Clest de
I'instrumentalisation du savoir pour répondre aux besoins d'une
société avide de luxe que I'inimitié entre la nature et 'homme prend
tout son sens.

Par ailleurs, la marchandisation du savoir aboutit logiquement
et nécessairement a la mercantilisation de T'école. Une école
mercantilisée est réduite & un instrument au service de puissances
politique et économique. Autrement dit, c’est faire de I'’école la servante
d’un progres purement matériel du monde. De sorte a ce que ce qui
sera mis en avant ce n’est point le besoin de sortir de l'ignorance, de
développer son esprit critique et de le maintenir pour ainsi dire ouvert
au monde, en somme de libérer son esprit du lourd fardeau de
I'ignorance et de la séduction des préjugés, mais plutdt la volonté de
rendre 'école servile. L’assujettissement de I'école aux différentes
puissances (celle de I’économie de marché et ses tentacules, celle des

68



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

forces sociales et politiques qui s’affrontent, celle des idéologies
nationalistes) en jeux dans notre époque est le reflet d’'une école en
crise. Cette crise implique & son tour une survalorisation des savoirs
purement pratiques au détriment des savoirs théoriques comme les
humanités. De plus en plus on assiste a un désintérét grandissant pour
les humanités et surtout pour la philosophie. Ce constat est sans nul
doute la conséquence d’ « un scientisme pesant qui réduit l'activité
scientifique aux secteurs de la matiere, de la vie et de I'information,
reléguant les SHS au rang d’humanités accessoires ou d’études des
seuls faits de culture » (Boudet. M, 2014, p. 111). Cest justement ce
scientisme ambiant qui dénote d’une crise profonde mais réelle des
savoirs : est savoir ce qui peut servir /hic et nunc les besoins matériels
des hommes. Cette conception réductionniste du savoir justifie
aisément le choix des politiques éducatives de se tourner aujourd’hui
vers la fabrication d’ingénieurs, de techniciens pour répondre a la fois
aux besoins d’une société orientée a jamais vers le progrés matériel et
contraint par des limitations budgétaires qui imposent a leur tour une
révision des cartographies universitaires.

Au regard de toutes ces considérations, il appert quil y a une
véritable domiciliation des crises dans notre société actuelle. Reste a
savoir comment se conjugue désormais l'avenir et le statut de la
philosophie.

2. Problémes du devenir de la philosophie et de son apport
2.1.  La philosophie en crise

La question du devenir de la philosophie n’est pas sans
importance au regard des crises dans notre temps et de la relation
historique que la philosophie entretient avec 'homme et la société. Le
caracteére anthropocentré de ces crises produit logiquement et
nécessairement un effet sur le statut méme de la philosophie. Il faut se
I'avouer : I'intérét que la philosophie porte sur 'homme I'empéche de
développer un mutisme face a ce qui touche 'homme que ce soit
individuellement ou collectivement. Voila pourquoi nous pouvons
affirmer ici que les crises de notre temps mettent a leur tour la
philosophie en crise. Partant, quel sens faut-il préter a I'expression
« philosophie en crise » si nous maintenons le concept de crise dans les
carcans de la rupture et du changement.

69



CAMPAORE Issoufou — I avenir de la philosophie face anx crises de notre temps

De prime abord, la crise de la philosophie se manifeste par une
rupture d’avec la tradition philosophique issue du moule de la
philosophie grecque antique et dont un auteur comme Heidegger en
tait I'apologie la plus remarquable. Traditionnellement et du point de
vue de son essence, la philosophie a d’abord été réflexion sur I'étre ou
ce qui s’entend le méme, ontologie. La vérité de I'étre de la philosophie
réside dans la réflexion sur 'étre en général. L’historicité de cette
réflexion regorge de grands métaphysiciens tels que Platon,
Parménide, Duns Scott, Saint Augustin, Leibniz, Wolff, Heidegger etc.
Pour toutes ces figures, la philosophie est essentiellement
métaphysique, c’est-a-dire recherche des causes premiéres ou des
premiers principes. Cependant une telle représentation de la
philosophie devient caduque face aux crises en cours dans notre temps.
Pour le dire autrement, la philosophie comme ontologie, la philosophie
dans sa dimension fondamentale est peu a peu mise a mort. Cette mise
a mort annoncée justement par Marx vient de ce que la philosophie
fondamentale semble a jamais éloignée des problemes pratiques
auxquels les hommes sont confrontés.

Ce dernier avait pu faire le constat de l'éloignement de la
philosophie et a tenté, pour ainsi dire, de faire descendre la philosophie
sur terre. Et expliquant Marx, Hannah Arendt écrit que «la
philosophie et sa vérité ne se trouvent pas en dehors des affaires des
hommes et de leur monde commun, mais précisément en eux, et
peuvent étre « réalisées » dans le seul domaine du vivre-ensemble qu’il
appelle « société », grace a l'apparition des « hommes socialisés » »
(Arendt, 1972, p. 28). Si, comme I'écrit Arendt, la philosophie doit
inscrire son projet au coeur du « vivre-ensemble », alors elle doit étre
dépouillée de tout intérét pour la métaphysique. Ce travail de
purification par lequel on est amené a débarrasser la philosophie de
tout élément métaphysique est justement en cours actuellement. Dans
nos universités aussi bien que dans les différentes productions
philosophiques c’est le constat de « 'oubli de 'étre » pour reprendre
Heidegger (1986), qui nous informe dun arrachement de la
philosophie a son histoire et méme a son essence. Ainsi, I'avenir de la
philosophie s’écrirait désormais loin de la métaphysique.

Mais la rupture d’avec la philosophie fondamentale n’épuise pas
la crise de la philosophie. Les crises en cours dans notre société,
notamment la crise du savoir, impose de plus en plus a la philosophie
le besoin de se redéfinir, c’est-a-dire de redéfinir ses objets mais aussi

70



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

sa méthode. La mercantilisation du savoir et, avec elle, la
condamnation sans appel des humanités, affecte la philosophie en lui
imposant désormais de nouveaux objets afin qu’elle puisse elle-aussi
devenir sujette & une certaine commercialisation. De la méme maniére
que les sciences dites dures, 'homme contemporain attend de la
philosophie qu’elle produise une certaine valeur marchande. Cette
attente implique soit que la philosophie participe activement au
progreés matériel de '’humanité soit qu’elle devienne exclusivement une
activité professionnelle ou professionnalisante. Ce serait alors les
débuts de la technicisation de la philosophie ou, pour employer une
expression plus sensible, son “économicisation”’. Cet avenir qui menace
l'activité philosophique serait antithétique a I'histoire de la discipline,
marquée par la liberté de la pensée et la liberté dans la pensée. Un tel
avenir, s'il devait se produire, se manifesterait par la prise en otage de
l'activité philosophique par les lois de I’économie néolibérale et des
régles strictes du marché de I'emploi. Mais la crise du savoir, en tant
qu’elle est aussi le fait d’un scientisme qui réduit l'activité scientifique
aux seules sciences dures en les idéalisant aboutit a faire de ces sciences
des modeles vers lesquels doivent tendre les humanités. On attend des
humanités qu’elles puissent adopter ou, a défaut, se rapprocher de la
démarche voulue par les sciences dures. Cette exigence parait plus
réalisable avec la sociologie et la psychologie elles qui possédaient déja
une dimension empirique dans leur démarche. Mais elle I'est moins
avec la philosophie. Pour ce qui est de cette derniére, elle est
traditionnellement portée par la démarche dialogique (maieutique
socratique) et dialectique. La découverte de la vérité en philosophie
passe par la médiation de la dialectique ou tout au plus du « dia-logos ».
Il n’y a pas de diftérence fondamentale entre la méthode dialogique et
la dialectique. Et il est certain que ces démarches n’impliquent pas une
enquéte empirique pas plus qu'elles n'impliquent une vérification a la
maniére des sciences dures. Voila pourquoi la crise du savoir
aboutissant a une idéalisation des sciences dures attend de la
philosophie et des humanités en général qu’elles puissent produire des
lois. Attente qui pése lourd sur 'avenir de la philosophie car une telle
philosophie cesserait d’en étre justement une. Nous savons depuis
Jaspers et Kant que la philosophie ne peut produire des lois et des
théories toutes faites.

Pour finir, le visage actuel de la crise de I'étre rendue complexe
par 'avénement et I'essor des technologies NBIC, du transhumanisme

71



CAMPAORE Issoufou — I avenir de la philosophie face anx crises de notre temps

et la recrudescence de conflits armés, impose une nouvelle tenue a la
philosophie. Ce qu’il faut retenir de la crise de I'étre c’est le fait qu’elle
rende le concept de sens tout autant que le concept de valeur, ambigus.
Tout ce qui avait été convoqué jusqu’ici comme étalon de mesure aussi
bien du concept de sens que de celui de valeur confesse leur limite. Ni
la religion, ni la culture, ni méme la science ne permettent aujourd’hui
d’affronter le désenchantement du monde en cours. Il appartient alors
a 'homme de redéfinir son roéle et sa place dans l'univers et il lui
appartient également de repenser le concept de valeur. Ce qui nous
ameéne a dire que la crise de 'existence pose, dans une large mesure, un
probléme éthique. En ce sens, elle influence fondamentalement la
philosophie dans sa dimension éthique. En fait, la représentation
philosophique de l'éthique, issue des philosophies morales de
I'antiquité ou méme de celle d'un Kant, s’avérent aujourd’hui trés
limitées. L'exigence éthique aujourd’hui est telle qu’elle attend de la
philosophie un eftfort de dépassement par lequel elle se rendra capable
d’affronter les nouveaux paradigmes soulevés par les technologies
NBIC et le transhumanisme. Ce dépassement se conjugue dans et par
I'éthique appliquée. L’éthique appliquée est un nouvel horizon a
explorer pour la philosophie. L’avenir de la philosophie réside soit dans
un prolongement de I'éthique traditionnelle — dans le cadre d'une mise
en dialogue entre I'éthique traditionnelle et les défis que soulévent la
crise de I'étre —ou soit a une "néo-éthique". Cette "néo-éthique" traduit
le besoin d'une certaine rupture avec l'approche traditionnelle de
I'éthique. Par conséquent la crise de 'étre entraine aussi une crise dans
cette partie de la philosophie qu’on nomme bien éthique.

On T'aurait sans doute compris, 'avenir de la philosophie est
porté entre rupture et dépassement : une rupture et un dépassement
d’un ordre ancien. C'est ce qui donne tout son sens a la crise de la
philosophie.

2.2.  L’apport de la philosophie

I1 faut tout de suite mettre en garde quiconque serait solidaire
de cette opinion, trés répandue dans nos sociétés actuelles, suivant
laquelle la philosophie serait obsoléte aujourd’hui face aux crises en
cours dans le monde. La philosophie continue de nous parler
aujourd’hui et il serait exagéré de lier le sort de 'homme qui est aussi
celui de 'humanité aux seules sciences dures. Et méme la philosophie

72



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

fondamentale, la métaphysique donne des perspectives pour affronter
les crises de notre temps.

A cet effet, il suffit de ne jamais perdre de vue le fait que la
métaphysique ou, ce qui désigne le méme, la philosophie fondamentale
pose un type de questionnement qui serait fort utile aujourd’hui. Ce
qui fait la spécificité de ce questionnement est sa radicalité et sa
totalité. Le questionnement philosophique est radical en ce qu’il
remonte toujours aux fondements des choses. Sa visée est l'étre
véritable des choses et non leur maniére d’étre. Il est aussi total car il
ne se préoccupe pas d'une partie du phénomene ou de la réalité mais
toute la réalité. Cest un questionnement holistique. Contrairement a
la philosophie, les autres sciences questionnent toujours une parcelle,
parfois trés infime, de la réalité. Elles ne sont pas toujours soucieuses
de remonter aux fondements. Aucune discipline des sciences dures
n'envisage une vue holistique de la réalité. Ce qui les empéche de voir
les relations et interactions entre les phénomeénes. En claire, il ne
taudrait pas espérer des sciences dures qu’elles puissent nous
permettre de saisir I'ordre du monde et I'ordre dans le monde. Et a
chaque fois que I'une d’entre elles tente de saisir 'ordre du monde, elle
le fait toujours sur la base, explicitement ou implicitement, d’un
raisonnement philosophique. Or aujourd’hui, les crises auxquelles
nous sommes confrontés exigent une approche holistique mais non
réductionniste. De la crise de I'étre a la crise du savoir en passant par
la crise du politique aussi bien que celle du religieux, nous pouvons
voir qu'il y a une imbrication entre elles. Il est donc important de ne
jamais perdre de vue cette imbrication si on veut analyser I'une de ces
crises. Voila pourquoi il est nécessaire d’emprunter aujourd’hui a la
philosophie fondamentale ce souci du questionner radical et total.

Nous comprenons alors que les crises de notre temps qui font
planer sur 'avenir de la philosophie une rupture d’avec la philosophie
fondamentale n’annonce pas pour autant la fin de cette derniére. I1
s’agit d’'une rupture mais jamais d’un rejet total. En fait il est juste
question d’'un dépassement qui est en méme temps conservation. Il est
vrai qu'aujourd’hui certains concepts de la philosophie fondamentale
ne permettent pas une avancée significative face aux crises et il est
important de les dépasser. Ce dépassement est d’autant plus nécessaire
car le philosophe se « tient [[...7] pour I'égal des autres hommes et
s’adresse a toute 'humanité sans exception ». (Savadogo, 2001, p. 25)
De plus, «il faut reconnaitre le bien-fondé de cette exigence selon

73



CAMPAORE Issoufou — I avenir de la philosophie face anx crises de notre temps

laquelle la philosophie doit étre accessible a chacun. Ses voies les plus
compliquées, celles que suivent les philosophes professionnels, n’ont
de sens en effet que si elles finissent par rejoindre la condition
d’homme » (Jaspers, 1973, p. 7). Ces considérations nous informent
combien il est nécessaire que le discours philosophique soit accessible
aux hommes et certains concepts métaphysiques devraient étre
sacrifiés au nom de cette exigence. Mais il est un impératif de conserver
la spécificité du questionnement philosophique en vue de mieux
comprendre les différentes relations qui existent entre les crises de
notre temps.

De plus la crise de la philosophie, crise entendue ici comme
rupture avec la philosophie fondamentale, débouche sur un éclatement
de la philosophie en de nouvelles sous disciplines susceptibles de
prendre en charge les crises sociales dans leur actualité. Le bien-fondé
de la crise de la philosophie réside surtout dans les nouvelles régions
du savoir qu’elle nous offre a explorer. La prise en compte de la crise
du religieux ainsi que de la crise des valeurs a conditionné soit
I'avénement (pour ce qui est de I'éthique appliquée) d'une nouvelle
discipline, soit I'évolution de ce qu’'on a appelé la philosophie de I'islam.
La premieére oftre des ressources pour subjuguer les problémes
éthiques que soulévent les nouvelles prouesses scientifico-techniques
telles que le transhumanisme ou la technologie NBIC. Et la deuxiéme
se veut un souci pour faire dialoguer I'islam avec les autres religions
révélées en rappelant leur parenté commune, leur familiarité, mais
aussi pour faire dialoguer I'islam avec la modernité. C'est a ce dessein
qu'obéit la philosophie de I'islam portée aujourd’hui par des figures
comme Bachir Diagne ou Abdel Nour Bidar etc. Dans ces conditions,
nous voyons de quelle maniére la philosophie fait encore écho
aujourd’hui dans nos sociétés.

A ces considérations, il faudrait ajouter que la crise du savoir
soutenue par un scientisme sans précédent repose aujourdhui le
probléme d’un progrés humain de nos sociétés. Toute la préoccupation
repose sur cette question: comment humaniser le progres
technoscientifique et ses dérivés ? Cette question n’est pas sans
rapport avec I'histoire récente de 'humanité. Elle prend tout son sens
a partir du constat d’un usage dangereux de la technoscience durant le
siecle précédent notamment durant les deux guerres mondiales. Ce qui
est plus préoccupant c’est le fait que la technoscience oftre aujourd’hui
des possibilités de destruction défiant toutes les prévisions. D’ol

T4



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

I'impérieux besoin d’une mesure ou simplement de la « maitrise de la
maitrise » pour reprendre I'expression d’Edgar Morin. Aujourd’hui,
plus que jamais le mariage entre le rationnel et le raisonnable est
nécessaire a la survie matérielle de 'humanité tout comme a la
préservation de la dignité de I'homme. Clest alors qu'intervient la
philosophie a travers sa fonction épistémique. C’est maintenant qu’il
faut maintenir a tout prix la flamme de l'esprit critique. L'esprit
critique apparait comme le meilleur antidote contre toutes les formes
de dogmatisme et le scientisme en est une. Le scientisme et ses dérivés
(les manipulations génétiques, I'expérimentation médicamenteuse sur
I'homme, les armes biologiques etc.) sont sans limites tant qu’ils ne
trouvent en face d’eux une puissance capable de les désamorcer et c’est
cette puissance qu’incarne l'esprit critique.

Dans la méme continuité, nous pouvons ajouter que le monde a
besoin d’un développement intégré. Ce type de développement exige a
son tour la promotion de I'interdisciplinarité. Cette exigence implique
une prise en compte de tous les savoirs, mieux elle implique leur
collaboration. Cest en communiquant entre elles, et en restant
ouvertes que les disciplines scientifiques peuvent participer au modele
de développement défini par les institutions internationales. L’apport
de la philosophie dans cette interdisciplinarité est certes trés négligé
et jamais compris. Pourtant, de toutes les disciplines scientifiques la
philosophie est la seule qui fait le lien avec toutes les autres disciplines.
Clest elle seule qui nous fournit une vue holistique des sciences. Par
conséquent, l'inquiétante pauvreté philosophique constatée dans
I'interdisciplinarité rend difficile la communication, voire la
communion entre les disciplines. Il ne faut pas se tromper : il nous faut
plus de philosophie aujourdhui.

Conclusion

On s’instruit au contact de cette longue analyse de I'idée selon
laquelle les crises sont omniprésentes dans notre société actuelle. Cette
omniprésence implique que 'homme se trouve réguliérement dans ce
que Jaspers appelle «des situations limites », c’est-a-dire « mort,
hasard, culpabilité, impossibilité de compter sur le monde » (Jaspers,
1973, p. 21). Cest cette persistance des crises et le malaise
anthropologique qui en découle qui questionne aujourd’hui la
philosophie quant a son devenir et a ses vertus. En questionnant la

75



CAMPAORE Issoufou — I avenir de la philosophie face anx crises de notre temps

philosophie on découvre que celle-ci se trouve elle-méme confrontée a
des moments de turbulence : crise dans son essence et de ses objets,
crise dans sa démarche. La philosophie tente de juguler ces crises en
développant de nouvelles perspectives pour la pensée. Ces perspectives
dénotent de ce que la philosophie a toujours son mot a dire, qu'elle est
en accord avec le temps : en fait elle n’est pas intemporelle et ne I'a
Jamais été. Apres tout « '’homme ne peut se passer de philosophie.
Aussi est-elle présente, partout et toujours, répandue dans le public par
les proverbes traditionnels, les formules de la sagesse courante, les
opinions admises, comme également le langage des gens instruits, les
conceptions politiques, et surtout, deés les premiers dges de I'histoire,
par les mythes. On n’échappe pas a la philosophie. » (Jaspers, 1973, p.
10).

Références bibliographiques

ARENDT Hannah, 1972, La crise de la culture, Paris, Gallimard.

BIDAR Abdennour, 2004, Un islam pour notre temps, Paris, Seuil.

BOUDE Martine, 2014, « Les sciences humaines et sociales : role et
place dans la nation », in Le systéme éducatif a l’heure de la société
de la connaissance, Toulouse, Presses Universitaires du Midi.

BOUVERESSE Jacques, 2015, La demande philosophique, Paris, I'Eclat.

BRAGUE Remi, et BACHIR Diagne Souleymane, 2019, La
controverse : Dialogue sur I'islam, Paris, Stock.

BREHIER Emile, 2004, Histoire de la philosophie, Paris, P.U.F.

CAMUS Albert, 1942, L étranger, Paris, Gallimard

CASSIRER Ernst, 1966, La philosophie des Lumieéres, trad. Pierre
Quillet, Paris, Fayard.

GAUCHET Marcel, 1985, Le désenchantement du monde, Paris
Gallimard

GUEYE Semou Pathé, 2003, Du bon usage de la démocratie en Afrique.
Dakar, Nouvelles éditions africaines.

HEIDEGGER Martin, 1986, Etre et temps, Trad. Fr. Vezin, Paris,
Gallimard.

JASPERS Karl, 1973, Introduction a la philosophie, Trad. Jeanne Hersch,
Paris, Plon.

KANT Emmanuel, 1994, La religion dans les limites de la simple raison,
introduit et traduit par M. Naar, Paris, Vrin.

LYOTARD Jean-Francois, 1979, La condition postmoderne, Paris,
Editions de Minuit.

MACHEREY Pierre, 2008, Marx 1845 : les théses sur Feuerbach, Paris,
Amsterdam.

76



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

NAKOULIMA Gomdaogo Pierre, 2010, La préservation de la planéte,
défis contemporains de la modernité, Paris, L’ Harmattan.

NIETZSCHE Friedrich, 1982, Le gai savoir, Trad. Pierre Klossowski,
Paris, Gallimard.

PETIT Jean-Frangois, 2019, « Crise de la philosophie et philosophie
de la crise », in Le Cahier Philosophique d’ Afrique, n° spécial 0018,
Presses Universitaires de Ouagadougou.

RICOEUR Paul, 2019, Politique, économie et société, Paris, Seuil.

ROGOZINSKI Jacob, 2017, Djihadisme : Le retour du sacrifice, Paris,
Desclée De Brouwer.

SARTRE Jean Paul, 1946, L’existentialisme est un humanisme, Paris,

Nagel.
SAVADOGO Mahamadé, 2001, Philosophie et existence, Paris,
L’Harmattan.

77



