Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

LA PHILOSOPHIE TRANSCENDANTALE COMME
ABOUTISSEMENT DU PROJET CARTESIEN

YABRE Julien
Université Toulouse II — Jean Jaurés
E-mail : julienyabree@omail.com

Résumé : L'époque moderne a connu une révolution philosophique
spectaculaire avec Descartes. Cette révolution a consisté a une
fondation systématique de la philosophie. Ainsi, le mot d’'ordre de
Descartes est I'affirmation de la primauté du cogito ergo sum comme
principe premier et absolu. Ce principe recéle le caractére déductif de
sa méthode a la maniére des mathématiques qui occupent une place
importante dans sa philosophie. Descartes présente les mathématiques
comme modeéle épistémique pouvant servir d’exemple a la fondation de
la philosophie. Cette idée est encore plus marquante chez les idéalistes
comme Kant et Fichte qui s'inscrivent dans la méme dynamique de
fondation que Descartes. Cependant, Husserl trouve que tout le
probléme de la fondation réside dans la présupposition d’'une science
universelle qui servirait de référence scientifique pour la philosophie.
Le présent article propose d’analyser comment Descartes inaugure
I'ére moderne de la philosophie, la réception du cartésianisme chez les
idéalistes allemands et son aboutissement véritable dans la
phénoménologie de Husserl.

Mots-clés:  cogito; fondation; mathématique; idéalisme ;
phénoménologie transcendantale.

Abstract : The modern era witnessed a spectacular philosophical
revolution with Descartes. This revolution consisted of a systematic
foundation of philosophy. Thus, Descartes's watchword is the
affirmation of the primacy of cogito ergo sum as a first and absolute
principle. This principle embodies the deductive character of his
method, much like mathematics, which occupies a significant place in
his philosophy. Descartes presents mathematics as an epistemic model
that can serve as an example for the foundation of philosophy. This
idea is even more pronounced among idealists like Kant and Fichte,
who share Descartes's foundational approach. However, Husserl finds
that the entire problem of foundation lies in the presupposition of a

181


mailto:julienyabree@gmail.com

YABRE Julien — La philosophie transcendantale comme aboutissement du projet cartésien

universal science that would serve as a scientific reference model for
philosophy. This article proposes to analyze how Descartes
inaugurates the modern era of philosophy, the reception of
Cartesianism among German idealists, and its true culmination in
Husserl's phenomenology.

Keywords:  cogito; foundation; mathematics;  idealism;
transcendantal phenomenology.

Introduction

Le projet essentiel de Descartes est celui d’'une refonte radicale
de la philosophie pour lui donner une assise solide qui I'établit comme
science rigoureuse et indubitable. Ainsi, les Méditations métaphysiques,
les Discours de la méthode et les Principes de la philosophie mettent en
évidence cet immense et ambitieux projet. Il inspira plusieurs
générations de philosophes et contribuera a la genése d’'importants
chantiers philosophiques, en 'occurrence l'idéalisme transcendantal
avec Kant et la phénoménologie transcendantale de Husserl, qui sont
les versions radicales du cartésianisme. Autrement dit, la philosophie
transcendantale est l’aboutissement de l'entreprise cartésienne de
fondation. On attribue a Descartes la paternité de la philosophie
moderne en ce qu’il est le premier philosophe moderne a avoir évoqué
et élaboré une fondation systématique de la philosophie contre les
sceptiques. C'est ainsi que Husserl (1970, p. 86) écrit : « c’est avec
Descartes que commencent les Temps modernes ». Selon Descartes,
pour devenir science universelle, la philosophie doit étre refondée de
maniere systématique de telle sorte a devenir «une parfaite
connaissance de toutes les choses que I'on peut savoir ». Cette immense
entreprise de fondation requiert une méthode nouvelle et authentique.
Descartes adopte ainsi le doute radical comme méthode pour récuser
les fausses idées jusque-la admises comme certaines.

Le doute radical le conduit a la formule principielle qu’il
considére comme certaine et évidente : cogito ergo sum. Seul le cogito
résiste au doute. Mais il subsiste des insuffisances dans le doute radical
et la formule principielle du cogito que les idéalistes transcendantaux
vont relever dans le but de parvenir a la fondation véritable de la
philosophie. Pour les idéalistes et phénoménologues transcendantaux,
comme Kant, Fichte et Husserl, Descartes a certainement eu une idée
correcte de la fondation de la philosophie, mais il subsiste des

182



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

insuffisances dans sa méthode qui empéchent la fondation effective. La
question est de savoir : qu'est-ce que les idéalistes, comme Kant et
Fichte, reprochent a la méthode cartésienne? Sont-ils vraiment
parvenus a dépasser Descartes dans leur critique quand on sait que
Kant et Fichte admettent avec Descartes que les mathématiques
doivent servir de modéle épistémique a la philosophie, ce que Husserl,
la figure fondatrice de la phénoménologie, récuse ? La présente
réflexion se donne pour objectif de montrer que les idéalistes
transcendantaux, comme Kant et Fichte, ont certes apporté une
contribution considérable a la réalisation du projet cartésien de la
fondation. Cependant, leur erreur a été d’admettre, suivant Descartes,
les mathématiques comme modeéle épistémique. Et c’est Husserl qui va
corriger cette erreur en soutenant l'idée que la fondation de la
philosophie ne doit pas avoir, au préalable, un modele épistémique qui
lui servirait d’exemple. Il s’agira pour nous de défendre I'idée que le
projet cartésien de la fondation a véritablement connu son
aboutissement dans la phénoménologie de Husserl.

Notre propos s’articulera sur trois points importants. D’abord,
il s’agira de faire une présentation de la conception cartésienne de la
fondation en faisant ressortir des éléments constitutifs de sa démarche
méthodologique qui intéressent les héritiers de sa philosophie dans
I'optique de discuter les points de convergence et de divergence entre
le systéme cartésien et ceux des idéalistes transcendantaux.

Ensuite, il sera question de montrer que I'idéalisme est une suite
logique du projet cartésien de la fondation. L'idéalisme allemand tente
de compléter les insuffisances du paradigme cartésien de la science. I1
construit un rapport entre le rationalisme de Descartes et I'empirisme
de J. Locke qui tente de désavouer les théses cartésiennes. Il sera
également question de clarifier le sens de I'idéalisme allemand afin de
comprendre son unité et sa pluralité.

Enfin, le dernier moment sera consacré a la position que nous
défendons, celle qui consiste a dire que c’est Husserl qui a mené
véritablement le parachévement du cartésianisme avec la correction de
I'erreur répétée par les idéalistes classiques allemands comme Kant et
Fichte. Husserl récuse tout présupposé scientifique comme référence a
partir de laquelle la philosophie tire sa 1égitimité.

1. Le sens cartésien de la fondation de la philosophie

183



YABRE Julien — La philosophie transcendantale comme aboutissement du projet cartésien

Le projet de Descartes (1992, p. 57.), comme on peut le lire dans
la Premiére méditation des Méditations métaphysiques, est d’« établir
quelque chose de ferme et de constant dans la science. » Autrement dit,
il s’agit de fonder la philosophie comme science universelle ou meére de
toutes les sciences. Ainsi, le processus de cette fondation implique une
destruction du systéme sceptique, en général, afin de poser une
fondation plus résistante. La question qui se pose est celle de la
démarche méthodologique. Par quelle méthode, authentiquement
philosophique et diftérente de celles déja existantes, peut-on établir la
philosophie comme science universelle ? La question met en exergue
un défaut méthodologique qui conduit les métaphysiciens a I'époque de
Descartes a une sorte d’ontologie. Or, la fondation consiste dans la
quéte d'un point de départ qui accorde a la philosophie son caractére
universel. Car, pour Descartes, que cite R. Lauth (2004, p. 29.) « nos
représentations se fondent sur des notions originaires "primitives",
quil nomme aussi générales, communes, simples ou premieres ».
Descartes veut, en réalité, fonder la philosophie comme un systeme,
c’est-a-dire un ensemble de connaissances organisées dont le principe
premier est inconditionné et évident. L'ensemble de toute
I'architecture du systéme tient a I'évidence et a la certitude de son
principe premier. Trouver un principe de ce genre est la seule et unique
condition pour que la philosophie devienne science universelle qui
fonde les autres sciences. Essayons de comprendre comment Descartes
parvient a formuler ce principe premier.

Descartes (1970, p. 45) établit des criteres d’évaluation d’une
science universelle comme il nous l'indique dans Les principes de la
philosophie : «la connaissance sur laquelle dont on peut établir un
jugement indubitable doit étre non seulement claire, mais aussi
distincte ». Alors qu'est-ce que Descartes appelle connaissance claire
et distincte ? Descartes définit lui-méme la distinction dans Les
principes de la philosophie lorsqu’il dit :

Jappelle claire celle qui est présente et manifeste a un esprit attentif’;
de méme que nous disons voir clairement lorsque, étant présents ils
agissent assez fort, et que nos yeux sont disposés a les regarder ; et
distincte, celle qui est tellement précise et différente de toutes les
autres, qu’'elle ne comprend en soi que ce qui paralt manifestement a
celui qui la considére comme il faut (R. Descartes, 1970, p. 45).

Ainsi, pour emprunter les mots a J. Laporte, I'évidence est la
condition par laquelle I'idée nous devient présente. Elle implique ainsi

184



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

notre attention. L’attention étant mobile, elle ne peut demeurer fixe
sur un méme objet, car «l'objet cesse d’étre présent lorsquelle se
détache ». (J. Laporte, 1945, p. 155.) Cette évidence est passée. Or, la
philosophie doit se fonder sur I'évidence actuelle comme c’est le cas
dans les mathématiques.

Selon Descartes, seules les mathématiques incarnent dans leur
forme cette clarté et cette distinction. C'est ainsi que Descartes dit :
« je me plaisais surtout aux mathématiques, a cause de la certitude et
I'évidence de leur raison.» Mais la réception d'un référentiel
paradigmatique de la science est controversée et divisent les idéalistes
tels que Kant et Fichte et le phénoménologue Husserl. Tout comme
Descartes, Fichte et Kant accordent une place importante aux vérités
mathématiques et les congoivent comme une vérité universelle.
Cependant, Husserl est trés critique a I'égard d'un quelconque modéle
de science a partir duquel la philosophie doit s’inspirer. Nous y
reviendrons de fagon plus élaborée dans la suite de notre réflexion
puisque que Husserl se distingue des idéalistes et de Descartes sur
cette question.

Descartes présente les mathématiques pures, en 'occurrence la
géométrie et I'arithmétique, comme prototype épistémique, c’est-a-
dire que les mathématiques sont caractérisées par la certitude et
I'évidence qui sont des caractéristiques propres aux connaissances
claires et distinctes. En effet, elles sont une science non empirique,
c’est-a-dire qu’elles sont une construction intellectuelle. La vérité
mathématique est universelle en ce que, par exemple, la somme des
nombres trois et deux font cing. Ensuite, lorsque Descartes identifie la
philosophie a un arbre dont la métaphysique correspond aux racines,
le tronc a la physique et les branches aux autres sciences, il ne
mentionne pas les mathématiques. Cela voudrait dire que les
mathématiques représentent pour lui une « science dans la totalité ».
(C. Bardyn, 2021, p. 110). Cest dans ce sens que Descartes (2000, p.
51) affirme : « entre tous ceux qui ont ci-devant recherché la vérité
dans les sciences, il n'y a eu que les seuls mathématiciens qui ont pu
trouver quelques démonstrations, c'est-a-dire quelques raisons
certaines et évidentes. » Ainsi, comme l'affirme L. Renault, (2000, p.
21), « le projet de science universelle se confond avec I'idée d’élever le
savoir humain a la certitude de la géométrie ». La confiance profonde
de Descartes en la certitude mathématique semble en opposition avec
son propre principe de la fondation qui exige que l'ensemble des

185



YABRE Julien — La philosophie transcendantale comme aboutissement du projet cartésien

sciences solent fondées par la philosophie. Déduire la certitude
philosophique de celle mathématique fait des mathématiques la science
universelle rendant imparfait son projet de la fondation. Si la
philosophie veut devenir « mére de toutes les sciences », elle ne peut
partir d'un modeéle épistémique déja existant. Autrement, elle ferait de
ce modeéle la science premiére. I1 y a ainsi une contradiction entre la
volonté affirmée de Descartes et le résultat de sa pensée. En effet,
Descartes nous dit dans la quatrieme partie du Dzscours de la méthode
que la philosophie doit déterminer la forme des autres sciences. Mais,
on voit la qu'avec Descartes, la philosophie détermine son propre
principe & partir d’une science déja existante.

Descartes propose le doute comme méthode authentiquement
philosophique pour aboutir a une fondation réelle de la philosophie.
L’intérét du doute est de se rendre compte de I'incertitude des opinions
considérées comme véritables. La premiére phrase de la premiére
méditation illustre bien cette idée :

il y a déja quelque temps que je me suis apercu que, dés mes premiéres

années, J’avais regu quantité de fausses opinions pour véritables, et que

ce que j'ai depuis fondé sur des principes si mal assurés, ne pouvait étre

que fort douteux et incertain ; [...7] (R. Descartes, 1992, p. 57).
Descartes préconise le doute radical qui consiste a douter de tout,
méme de sa propre existence dans le but de réfuter les vérités
incertaines. Cette attitude consiste a

ne concevoir jamais aucune chose pour vraie, que je la connusse
évidemment étre telle: cest-a-dire d’éviter soigneusement la
participation et la prévention ; et de ne comprendre rien de plus en mes
jugements, que ce qui se présenterait si clairement et si distinctement
a mon esprit, que je n'eusse aucune occasion de le mettre en doute (R.
Descartes, 2000, p. 49).

En ce sens, le doute permet de s’attaquer a toutes les racines sur
lesquelles mes connaissances incertaines étaient fondées. Car, la
destruction de ces racines entraine aussi tout l'édifice de ces
connaissances. Avec le doute, on s’apercoit, comme le constate
Descartes (1992, p. 59), que « tout ce que j'al recu jusqu’a présent pour
le plus vrai et assuré, je l'ai appris des sens, ou par les sens : or jai
quelquefois éprouvé que ces sens étaient trompeurs, et il est de la
prudence de ne se fier jamais entiérement a ceux qui nous ont une fois
trompé ». Descartes réfute déja 'empirisme qui veut tout ramener aux

186



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

sens. Ainsi, selon Descartes, les sens sont trompeurs. Le doute prévient
toute précipitation et toute erreur de jugement. Clest la condition
nécessaire pour atteindre I’évidence et la clarté. Ainsi, pour reprendre
les mots de H. Gouhier (2016, p. 19.), « éviter la précipitation et la
prévention, c’est d’abord s’arréter, ce qui est déja une espéce de mise
en doute; mais la méthode recommande de s’arréter en vue de
controler : le doute-arrét est aussi doute-controle ». Le doute cartésien
est un processus d’examen minutieux et rigoureux des connaissances
acquises dans le but de parvenir a des connaissances certaines et
évidentes capables de former le systéme philosophique. Le doute
conduit a un principe indubitable de la science, c’est-a-dire au cogito.
Car, seul le cogito est certain et évident.

Descartes établit cogito, ergo sum comme un principe ferme et
assuré de la philosophie «que toutes les plus extravagantes
suppositions des sceptiques n’étaient pas capables de I'ébranler »
(Descartes, 2000, p. 66). Le cogito est pour Descartes une proposition
certaine, c’est-a-dire qu'« il est premier principe par son contenu et
prototype par sa forme dans le discours philosophique ». Le cogito est
I'acte dans lequel le sujet réfléchissant se prend pour son propre objet
de réflexion, c’est-a-dire le cogito est la pensée dans laquelle le sujet
apparait a lui-méme comme tel.

Ce qu’il faut retenir en guise de résumé est que la fondation de
la philosophie chez Descartes consiste dans la recherche d’un point de
départ qui soit absolu et certain. La méthode qu’adopte Descartes est
le doute qui consiste & mettre en question tout ce qui est considéré
comme vrai afin de mettre en évidence son incertitude ou sa certitude.
Dans cette procédure méthodologique, Descartes affirme que seul le
cogito est vrai en ce qu’il résiste au doute. Descartes apparait comme le
fondateur du rationalisme moderne qui pose la raison comme seule
source de la connaissance. Cette position philosophique est
controversée par J. Locke et D. Hume pour qui seuls les sens peuvent
étre des sources authentiques de la philosophie. Les philosophes anglo-
saxons ont une lecture de la fondation contraire a celle du philosophe
francais Descartes. L'idéalisme allemand récupére également ce projet
ambitieux de Descartes avec un regard critique et se positionne comme
un réconciliateur entre le rationalisme frangais et I'empirisme anglo-
saxon.

2. Idéalisme allemand comme continuité du projet cartésien

187



YABRE Julien — La philosophie transcendantale comme aboutissement du projet cartésien

L’idéalisme allemand se présente comme une continuité du
projet cartésien de la fondation de la science. Il ne faut pas entendre
par continuité une juste répétition des idées de Descartes ou une
adhésion aveugle a sa philosophie, mais il faut la comprendre comme
une critique approfondie du paradigme cartésien de la science afin de
corriger certaines erreurs liées a la méthode qui empécheraient la
fondation effective de la philosophie. Cela signifie que, pour les
idéalistes allemands, Descartes n’est pas parvenu a une fondation réelle
de la philosophie bien qu’il ait une idée pertinente de cette fondation.
Ainsi, l'idéalisme allemand est une entreprise de fondation de la
philosophie. Avant d’aborder la pensée de Kant et Fichte, nous allons
procéder a une bréve clarification conceptuelle de I'idéalisme allemand
afin de saisir le sens et I'intérét de cette « catégorisation régionale » de
la pensée philosophique. L'idéalisme allemand est constitué de deux
termes importants : I'idéalisme qui signifie la primauté du sujet ou de
I'idée, et «allemand» qui désigne cette «figure historique de
I'idéalisme qui érige le sujet en sujet transcendantal, en partant d’une
critique, c’est-a-dire d’une limitation des facultés de connaitre, pour
arriver a un élargissement inédit des contenus de la raison ». (R.-P,
Horstmann, 1998, p. 15.) En effet, Kant délimite le pouvoir de
connaitre de la raison humaine dans la Critique de la raison pure en
affirmant que la raison ne peut connaitre que les phénoménes. Les
noumeénes ne peuvent étre connus, mais peuvent étre pensés.
Cependant, Fichte, que l'on considére comme un héritier de la
philosophie de Kant, élargit le pouvoir de connaitre de la raison
humaine en défendant la possibilité pour celle-ci de connaitre les
noumeénes. Cette contradiction interne a lidéalisme allemand
témoigne de la diversité des réponses a la problématique de la
fondation. L’idéalisme allemand n’est pas une convergence des
réponses. Par exemple, Schelling défend la nature comme principe
fondateur de la philosophie contre le sujet transcendantal établit
comme principe fondateur chez Kant et Fichte. Ainsi, 'idéalisme
allemand ne désigne pas « la philosophie allemande post-kantienne en
tant quelle culminerait dans le systeme hégélien », mais renvoie a
différents systemes, celui kantien, fichtéen, schellingien et hégélien.
Ces différents systemes constituent différentes maniéres de répondre a
la problématique de la fondation. Ce qui ne remet, toutefois, pas en
cause l'unité de l'idéalisme allemand. Mais l'unité de l'idéalisme
allemand réside dans la problématique commune de la fondation.

188



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

Dong, le point de divergence entre les idéalistes allemands réside dans
la réponse a la problématique de la fondation essentielle déja élaborée
par Descartes. Selon M. Vet (2018, p. 7), « I'idéalisme allemand est né
historiquement mais aussi et surtout "métaphysiquement" comme une
réaction aux Lumiéres, comme une victoire remportée sur tous les
dogmatismes, empiriques et rationalistes. » Cet extrait annonce bien
le caractére réconciliateur de la philosophie transcendantale que nous
allons a présent tenter d’expliquer.

Descartes a posé la raison comme seule source supréme de toute
connaissance certaine. A ce titre, Descartes (2000, p. 29) affirme dans
la premiere partie des Discours de la méthode : « le bon sens est la chose
du monde la mieux partagée ». En effet, selon lui, la raison est la faculté
qu'a 'homme de distinguer le vrai du faux. C’est le principe capable de
porter un jugement authentique sur le réel. Mais, J. Locke et D. Hume
opposent a Descartes une approche scientifique tout a fait contraire.
Les premiers mots de son ouvrage Essai sur lentendement humain,
montre indirectement que Descartes est le philosophe visé par ses
critiques. J. Locke s’insurge contre I'innéisme de Descartes dans le
premier chapitre du méme ouvrage lorsqu’il dit :

il y a des gens qui supposent comme une vérité incontestable, qu’il y a
certains principes innés, certaines notions primitives, autrement
appelées notions communes, empreintes et gravées, pour ainsi dire,
dans notre ame, qui les recoit dés le premier moment de son existence,
et les apporte au monde avec elle (J. Locke, 2009).

L’idée que c’est par le biais de la raison que I'étre humain peut
découvrir les principes pour prouver qu’ils sont innés n’est pas vrai.
Toute connaissance trouve son fondement dans 'expérience. On a une
interaction entre la philosophie frangaise marquée par le rationalisme
dont Descartes est la figure emblématique et la philosophie anglo-
saxonne marquée par I'empirisme de J. Locke et D. Hume. L’empirisme
désigne l'expérience comme source ultime de la connaissance. Par
exemple, je ne peux avoir l'idée d’'une chose sans, au préalable, faire
I'expérience de celle-ci. Je ne peux avoir 'idée de I'orange ou du miel
qu’apres I'avoir gouté. Ainsi, on a l1a deux systémes opposés, c’'est-a-
dire le rationalisme de Descartes et l'empirisme de J. Locke.
L’idéalisme allemand a pour objectif de réconcilier les deux maniéres
de comprendre la fondation de la philosophie. Autrement dit, la
philosophie transcendantale veut établir une « paix perpétuelle », pour
ainsi dire, entre le réalisme et I'idéalisme. De ce fait, la philosophie a

189



YABRE Julien — La philosophie transcendantale comme aboutissement du projet cartésien

un caractére juridique en ce qu’elle met fin au rapport conflictuel en
imposant une « paix éternelle » entre le rationalisme et I'empirisme.
En effet, Kant dit dans la Critique de la raison pure :

Que toute notre connaissance commence avec l'expérience, il n'y a
absolument aucun doute ; car par quoi le pouvoir de connaitre devrait-
il étre éveillé et mis en exercice, si cela ne se produisait pas par
I'intermédiaire d’objets qui affectent nos sens et qui, pour une part,
produisent d’eux-mémes des représentations, tandis que, pour une
autre part, ils mettent en mouvement l'activité de notre entendement
pour comparer ces représentations, les relier ou les séparer, et élaborer
ainsi la matiére brute des impressions sensibles en une connaissance
des objets, qui s’appelle expérience ? (E. Kant, 2021, p. 93).

Kant admet que c’est I'expérience qui éveille en nous notre pouvoir de
connaitre. Cependant I'expérience n'est pas la seule source de nos
connaissances, c’est-a-dire que la connaissance n’est possible qu'avec
I'interaction entre les sens et la raison. La philosophie transcendantale
de Kant établit une relation d’interdépendance entre les sens et la
raison. En cela I'idéalisme allemand se distingue de celui platonicien.
L’idéalisme platonicien établit un dualisme entre le monde des idées et
le monde sensible. Pour Platon, le monde des idées est immuable,
éternel et renferme les vérités éternelles. Il n’est accessible que par
I'élévation de la raison vers les idées. Le mythe de la caverne est une
belle illustration pour accéder au monde des idées. Le monde sensible
nous empéche de nous élever vers les vérités immuables. Ainsi, le
monde sensible est imparfait. Autrement dit, il est une copie imparfaite
du monde des idées. De ce fait, il est assujetti au changement. Il est en
perpétuel mutation. I1 y a donc un dualisme radical entre le monde des
idées et celui sensible chez Platon. Or, I'idéalisme allemand ne nie pas
I'importance du monde sensible. Les sens jouent un réle important
dans la connaissance. L’idéalisme allemand est plutot une tentative de
construction d’un pont entre le monde des idées et le monde sensible.

Kant et Descartes s’accordent sur l'idée de la nécessité de la
refonte systématique de la métaphysique. Ainsi, la métaphysique
apparait chez Kant comme une théorie de la connaissance. Kant admet
donc le sens terminologique de la métaphysique de Descartes comme
théorie de la connaissance. La métaphysique est l'étude des
connaissances pures dont la raison est son fondement. Cependant, si
Descartes exprime la toute-puissance de la raison, Kant quant a lui,
limite le pouvoir de la raison. Le sens de la philosophie transcendantale
de Kant consiste a délimiter le pouvoir de la raison humaine en

190



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

affirmant I'impossibilité pour elle de connaitre Dieu. Cest I'un des
points de désaccord entre Descartes et Kant. Mais, plus tard Fichte
renoue avec cette considération cartésienne de la toute-puissance de la
raison humaine en affirmant la possibilité pour elle de connaitre Dieu.
Ainsi, I'impossible kantien devient possible chez Fichte. Fichte est,
dans ce sens, plus cartésien que kantien.

Selon R. Wolfgang (2006, p. 49), « Kant a donné a la philosophie
transcendantale sa forme classique, mais l'histoire de la pensée
transcendantale ne prend pas fin avec lui ». Aprés Kant, Fichte cherche
a établir un principe premier et indéterminé en procédant d’abord par
mettre en évidence l'insuffisance des principes de ses prédécesseurs en
occurrence Descartes, Spinoza, Reinhold et Kant. Fichte évoque trés
peu Descartes dans ses ceuvres et c’est précisément dans la Grundlage
qu’il fait allusion a Descartes :

Kant dans sa déduction des catégories s'est appuyé sur notre
proposition comme principe absolu de tout savoir ; mais il ne I'a jamais
précisément établie comme principe. Avant lui Descartes a proposé un
semblable principe : cogito, ergo sum, qui n'est pas le résultat d'une autre
proposition ou la conclusion d'un syllogisme, dont la majeure serait :
quodcunque cogitat, est ; Descartes peut avoir considéré aussi volontiers
ce principe comme un fait immédiat de la conscience. En ce sens il
signifierait : cogitans sum, ergo sum (ou comme nous le dirions, sum, ergo
sum). Mais des lors la précision cogitans est entierement superflue ; on
ne pense pas nécessairement si l'on est, mais 1'on est nécessairement si
I'on pense. La pensée n'est pas l'essence, mais une détermination
particuliere de l'étre ; et outre celle-ci il y a encore maintes
déterminations de notre étre (J. G. Fichte, 1990, p. 23).

Ce qui est remarquable est qu’il y a une forte affinité entre le
sens cartésien de la fondation et celui fichtéen. Fichte, comme
Descartes, envisage de faire de la philosophie une Doctrine de la
science ou Wissenschafislehre. La condition pour leffectivité de cette
fondation est de trouver un principe qui soit absolu et évident sur
lequel repose tout I'édifice scientifique. Cela signifie que la fondation
est une construction systématique. A ce titre, R. Lauth (2004, p. 18)
écrit: «a l'instar de Fichte [Descartes] exige que ces premiers
principes soient évidents, qu'on puisse en déduire tout le reste et que
dans le développement de cette déduction chaque conséquence soit
manifeste comme telle ».

Fichte considére qu'avant que Kant n’aborde le principe absolu
dans sa déduction des catégories, Descartes a proposé un semblable de

191



YABRE Julien — La philosophie transcendantale comme aboutissement du projet cartésien

principe : cogito, ergo sum. Fichte met ici en évidence l'insuffisance de
cette formule en ce sens que Descartes établit le cogito comme la seule
caractéristique essentielle de I'étre humain en dehors de laquelle il n’y
a pas d’autres. Contre cette formule principielle de Descartes, Fichte
défend I'idée d'une multitude de caractéristiques qui déterminent 1’étre
humain avec la formule principielle sum ergo sum. Le cogito n’est qu'une
déterminité de I'étre humain parmi d’autres et ne peut se constituer
comme la seule caractéristique qui détermine son essence. Parmi ces
caractéristiques, on peut citer le corps que Descartes semble ignorer
dans sa théorie du cogito créant ainsi un dualisme entre I'dme et le
corps. En effet, Descartes établit dans les Discours de la méthode une
distinction substantielle entre 'ame et le corps. Considérer I'ame
comme une substance pose un probléme de son inconditionnalité. Pour
Fichte, une substance est temporaire et vouée a disparaitre avec le
monde sensible. Dans ce sens considérer I’Ame comme une substance,
c’est considérer, en réalité, remettre en cause le caractére indéterminé
de celle-ci. C'est ce dualisme que la philosophie transcendantale de
Fichte brise en affirmant I'unité entre I'dme et le corps.

Si les idéalistes transcendantaux sont critiques a I'égard du
paradigme cartésien de la science, il convient, tout de méme, de
reconnaitre que Descartes est le précurseur de la philosophie
transcendantale. R. Lauth I'a bien constaté lorsqu’il dit :

que Descartes ait été le fondateur de la philosophie transcendantale,
avant méme que le terme n’existe, c’est ce qui se peut clairement
montrer en comparant la fondation du savoir qu’il opére avec celle de
Fichte, qui fut le premier a avoir conformément a cette conception,
achevé le systéme de la philosophie transcendantale (R. Lauth, 1997. p.
35).
Avant que Fichte défende la primauté de la certitude du principe
supréme, Descartes avait affirmé, dans sa lettre de 1647 a Picot, la
nécessité que le principe qui doit servir de fondement soit évident par
lui-méme afin qu’il serve aussi a la connaissance de toute autre chose.
On peut déja trouver chez Descartes le sens de la méthode
transcendantale qui se veut déductive. Mais, Husserl aborde dans ce
sens en indiquant, de fagon plus manifeste, que le motif transcendantal
de sa phénoménologie est cartésien. Il indique par-la que Descartes est
le précurseur de la philosophie transcendantale. Cependant, I'erreur de
Descartes, de Kant et de Fichte réside dans le fait qu'ils considérent
I'évidence mathématique comme un prototype. Cest Husserl qui va

192



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

résoudre cette erreur cruciale de la fondation pour parachever enfin le
projet cartésien.

3. La phénoménologie transcendantale de Husserl comme
aboutissement du cartésianisme

Ce qui fait de Husserl un cartésien est son ambition de s’inscrire
dans la méme logique cartésienne de la refondation de la philosophie
comme il nous l'indique dans les M¢éditations cartésiennes et aussi dans
son article de 1910, La philosophie comme science rigoureuse. C'est
essentiellement lui qui, relativement, parvient a la fondation véritable
de la philosophie en procédant a la correction des erreurs liées a la
méthode empruntée par Descartes et celles des idéalistes
transcendantaux qui se sont inscrits dans la méme dynamique.
L’apport de Husserl est tel quon serait tenté de dire que la fondation
véritable de la philosophie est phénoménologique dans un sens
idéaliste. En effet, Husserl se tourne vers Descartes et livre une
conférence dans laquelle il montre I'apport de Descartes dans la genése
de sa phénoménologie transcendantale comme on peut le lire dans cet
extrait : « René Descartes, le plus grand penseur francais, est en effet
le seul, parmi les philosophes du passé, qui ait eu une influence si
décisive sur le sens de la phénoménologie. Elle ne peut que lui rendre
I'hommage di a son vrai pére ». Le mérite de Descartes, selon Husserl,
est d’avoir posé de fagon pertinente le probléme de commencement
radical de la philosophie. Il s’agit de trouver un point de départ
indiscutable qui rend la philosophie universelle. On peut dire, dans ce
sens, que la phénoménologie est la recherche de ce point de départ de
la science universelle. Nous voulons mentionner trois remarques qui
illustrent I'aboutissement du projet cartésien de la fondation dans la
phénoménologie transcendantale de Husserl.

La premiére remarque est I'exigence de faire reposer la science
sur une fondation absolue. (J-I. Lavigne, 2008, p. 20.) Ainsi, 'exigence
de la phénoménologie husserlienne est fondée sur le retour a /’ego cogito
pur de Descartes qui préconise le doute radical en vue de fonder la
science universelle. En effet, selon Descartes, pour poser les
fondements indubitables de la science, il faut commencer par remettre
en cause les connaissances acquises par l'expérience, c’est-a-dire
appliquer le doute de fagon radicale. Mais la démarche de Husserl se
distingue de celle de Descartes. Husserl préconise [’époch¢é comme
démarche scientifique. Selon lui :

193



YABRE Julien — La philosophie transcendantale comme aboutissement du projet cartésien

3

I'époche est la méthode universelle et radicale par laquelle je me saisis
comme moi pur, avec la vie de conscience pure qui m’est propre, vie dans
et par laquelle le monde objectif le monde entier existe pour moi, tel
Jjustement qu’il existe pour moi (Husserl, 194:5, p. 48).

L’époche phénoménologique est « la transposition appropriée »
du doute radical dans lequel s’exerce I'activité de mon ego. L’époche
phénoménologique est une suspension radicale de la perception
naturelle. En d’autres termes, c’est une mise entre parenthése des
Jugements portant sur les choses pour mieux les cerner. L’époche n’est
pas un doute de l'existence du monde comme cest le cas chez
Descartes. Descartes préconise de douter de tout y compris I'existence
de notre propre corps. Pour Husser], I'existence du corps est une vérité
indubitable. La raison, le facteur primordial, qui me permet de douter
de tout comme le veut Descartes, n’est pas hors du corps. Car, la pensée
implique la conscience de soi. Or, la conscience de soi ne peut étre
possible sans le corps. Donc, on ne peut douter de notre propre
existence. Husserl reproche donc Descartes d'étre le pére du
contresens du réalisme transcendantal. L’existence du corps est une
vérité indubitable pour Husserl.

La deuxiéme remarque concerne la conception mécaniste de
Descartes de 'homme et ses enjeux objectivistes. La phénoménologie
est une réaction a l'attitude objectiviste tentant de réduire la méthode
objectiviste a la subjectivité. Selon Husserl (1976, p. 9) «la simple
science des corps manifestement n’a rien a nous dire, puisqu’elle fait
abstraction de tout ce qui est subjectif. » Pour Husserl, la crise de la
science se situe a une simple réduction positiviste de I'idée de la science
a une simple science-de-fait. Lorsque la science qui devrait contribuer
au bien-étre de 'humanité lui porte préjudice on parle de la « crise de
la science en tant que perte de son importance pour la vie » (Husserl,
1976, p. 9). Descartes, par son approche mécaniste, a contribué a la
crise de la science en comparant '’homme a une machine. Pour Husserl,
il est impossible d’appliquer les méthodes des sciences naturelles aux
sciences humaines. Car, ces deux sciences ont des objets d’études et
méthodes diftérents.

La troisieme critique de Husserl (1947, p. 26), qui s’applique
aussi a Kant et Fichte, est celle du modéle de science universelle. Les
mathématiques comme modele scientifique est une « erreur séduisante
dont ni Descartes ni ses successeurs n’ont su éviter le piége ». (Husserl,
1947, p. 5.) Descartes défend I'idée selon laquelle la philosophie doit

194



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

s'inspirer des mathématiques lorsqu’il dit dans la premeére
méditation : « Descartes lui-méme s'était donné d’avance un idéal
scientifique, celui de la géométrie, ou plus exactement, de la physique
mathématique. Cet idéal a exercé pendant des siécles une influence
néfaste. » L’échec de la fondation chez Descartes est de présenter, au
préalable, un modéle de science universelle. Pour Husserl, pour
emprunter les mots a B. Bégout (2008, p. 26), « I'idéal de scientificité
ne doit donc pas étre déterminé d’avance par telle ou telle science.
Méme les sciences en apparence les plus légitimes, du point de vue de
leur fondation et de leur systématicité, ne peuvent servir de modele. »
La critique de Husserl, est d’'une importance cruciale, qui vient rectifier
cette erreur qui institue un référentiel épistémique qui semble
présenter les mathématiques comme une science premiére. Etablir les
mathématiques comme idéal normatit d’'une science absolue revient a
donner, par avance, un contenu idéal au projet de fondation de la
philosophie. C'est a la philosophie de donner aux mathématiques et aux
autres sciences un fondement indubitable. Une philosophie qui se veut
radicale dans ses exigences ne peut et ne doit avoir un modéle déja
existant, mais peut partir plutot de I'idée de la science universelle.

Conclusion

La philosophie moderne et contemporaine ne saurait épargner
les acquis de la philosophie cartésienne en ce qu’il a tracé la voie
tondamentale de la fondation. Il ressort de notre réflexion que
Descartes définit la métaphysique comme la philosophie premiére qui
consiste dans la fondation de la philosophie comme science évidente.
L’idéalisme allemand vient apporter des éléments scientifiques pour
parfaire le paradigme cartésien. Certes les idéalistes allemands
critiquent le cogito, mais Kant et Fichte admettent avec Descartes les
mathématiques comme prototype épistémique qui doit inspirer la
fondation de la philosophie. C’est I'erreur fondamentale des idéalistes
transcendantaux. Il nous semble que cest Husserl qui est
véritablement parvenu a la fondation de la philosophie. Les Médzations
cartésiennes apparaissent comme une critique du paradigme cartésien
de la science dans I'optique de corriger les imperfections de sa méthode
en vue de fonder définitivement la philosophie comme science évidente.
Husserl récuse le référentiel scientifique de Descartes et défend la
possibilité de fonder a partir d’'un néant. De ce fait, il porte la

195



YABRE Julien — La philosophie transcendantale comme aboutissement du projet cartésien

philosophie transcendantale a son point culminant avec sa
phénoménologie transcendantale.

Références bibliographiques

BARDYN Christophe, 2021, Descartes, 'ombre d’un doute, Armand
colin, MalakofT.

BEGOUT Brice, « Commentaire de la Premiére méditation », in Les
méditations cartésiennes de Husserl, Paris, Vrin, pp. 23-51.

BOURGEOIS Bernard, 2000, Idéalisme allemand, alternative et progreés,
Paris, Vrin.

DESCARTES René, 2000, Discours de la méthode, Paris, Flammarion.

DESCARTES René, 1992, Méditations cartésiennes, Paris, Flammarion.

FICHTE Johann Gottlieb, 1990, Cuwres choisies de philosophie premiére
(1794-1797), trad. A. Philonenko, Parsi, Vrin.

GOUHIER Henri, 2016, La pensée métaphysique de Descartes, Paris,
Vrin.

HORSTMANN, R.-P., 1998, Les frontiéres de la raison, recherches sur les
objectifs et les motifs de I'idéalisme allemand, Paris, Vrin.

HUSSERL Edmund, 1947, Méditations cartésiennes, Paris, Vrin.

HUSSERL Edmund, 1976, la crise des sciences européennes et la
phénoménologie transcendantale, Paris, Gallimard.

HUSSERL Edmund, 1970, Philosophie premiére, 1, Paris, PUF".

KANT Emmanuel, 2021, Critique de la raison pure, trad. A. Renaut,
Paris, Flammarion.

LAPORTE Jean, 1945, Le rationalisme de Descartes, Paris, PUF.

LAUTH Reinhard, 2004, La conception cartésienne du systéme de
philosophie, Parsi, Honoré champion.

LAUTH Reinhard, 1997, « La fondation du savoir chez Descartes et
chez Fichte », in Fichte et la France, sous la dir. d’I. Radrizzani,
Beauchesne, Paris, 1997.

LAVIGNE Jean-Frangois, 2008, « Commentaire de I'zntroduction », In
Les méditations cartésiennes de Husserl, Paris, Vrin, pp. 19-22.

MARION  Jean-Luc, 1991, Questions cartésiennes, méthode et
métaphysique, Paris, PUF.

MARION Jean-Luc, 1993, Sur lontologie grise de Descartes, Vrin, Paris.

RENAULT Laurence, 2000, « Présentation », in DESCARTES René,
Discours de la méthode, Paris, Flammarion, pp. 7-23.

196



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

SCHNELL Alexander, 2009, Alexander, Réflexion et spéculation,

Uidéalisme transcendantal chez Fichte et Schelling, Grenoble, Jérome
Millon.

VETO Miklos, 1998, De Kant a Schelling, les deux voies de U'ldéalisme
allemand, t.1,2, Grenoble, Jérome Millon.

VETO Miklos, 1977, Le  fondement selon Schelling, Parsi, Beauchesne.

VETO Miklos, 2014, « Subjectivité, transparence, transcendance », In
Comment fonder la philosophie ? : L’idéalisme allemand et la question

du principe premier, sous la dir. G. Marmasse et A. Schnell, Paris,
CNRS éditions, éditions Kindle.

VETO Miklos, 2008, « Liminaire », in L’idéalisme allemand et la

religion, sous la dir. Philippe Soual et Miklos Veto, Paris,
L’Harmattan.

WOLFGANG Rod, 2006, « Philosophie premiére et métaphysique de
I'expérience », in Descartes en Kant, Paris, PUF, pp. 89-53.

197



