
Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

181 
 

LA PHILOSOPHIE TRANSCENDANTALE COMME 

ABOUTISSEMENT DU PROJET CARTÉSIEN 

 

YABRE Julien  

Université Toulouse II – Jean Jaurès 

E-mail : julienyabree@gmail.com   

Résumé : L’époque moderne a connu une révolution philosophique 

spectaculaire avec Descartes. Cette révolution a consisté à une 

fondation systématique de la philosophie. Ainsi, le mot d’ordre de 

Descartes est l’affirmation de la primauté du cogito ergo sum comme 

principe premier et absolu. Ce principe recèle le caractère déductif de 

sa méthode à la manière des mathématiques qui occupent une place 

importante dans sa philosophie. Descartes présente les mathématiques 

comme modèle épistémique pouvant servir d’exemple à la fondation de 

la philosophie. Cette idée est encore plus marquante chez les idéalistes 

comme Kant et Fichte qui s’inscrivent dans la même dynamique de 

fondation que Descartes. Cependant, Husserl trouve que tout le 

problème de la fondation réside dans la présupposition d’une science 

universelle qui servirait de référence scientifique pour la philosophie. 

Le présent article propose d’analyser comment Descartes inaugure 

l’ère moderne de la philosophie, la réception du cartésianisme chez les 

idéalistes allemands et son aboutissement véritable dans la 

phénoménologie de Husserl. 

Mots-clés : cogito ; fondation ; mathématique ; idéalisme ; 

phénoménologie transcendantale. 

Abstract : The modern era witnessed a spectacular philosophical 

revolution with Descartes. This revolution consisted of a systematic 

foundation of philosophy. Thus, Descartes's watchword is the 

affirmation of the primacy of cogito ergo sum as a first and absolute 

principle. This principle embodies the deductive character of his 

method, much like mathematics, which occupies a significant place in 

his philosophy. Descartes presents mathematics as an epistemic model 

that can serve as an example for the foundation of philosophy. This 

idea is even more pronounced among idealists like Kant and Fichte, 

who share Descartes's foundational approach. However, Husserl finds 

that the entire problem of foundation lies in the presupposition of a 

mailto:julienyabree@gmail.com


YABRE Julien – La philosophie transcendantale comme aboutissement du projet cartésien 

_________________________________________________________________ 

182 
 

universal science that would serve as a scientific reference model for 

philosophy. This article proposes to analyze how Descartes 

inaugurates the modern era of philosophy, the reception of 

Cartesianism among German idealists, and its true culmination in 

Husserl's phenomenology. 

Keywords : cogito ; foundation ; mathematics ; idealism ; 

transcendantal phenomenology.  

Introduction 

Le projet essentiel de Descartes est celui d’une refonte radicale 

de la philosophie pour lui donner une assise solide qui l’établit comme 

science rigoureuse et indubitable. Ainsi, les Méditations métaphysiques, 

les Discours de la méthode et les Principes de la philosophie mettent en 

évidence cet immense et ambitieux projet. Il inspira plusieurs 

générations de philosophes et contribuera à la genèse d’importants 

chantiers philosophiques, en l’occurrence l’idéalisme transcendantal 

avec Kant et la phénoménologie transcendantale de Husserl, qui sont 

les versions radicales du cartésianisme. Autrement dit, la philosophie 

transcendantale est l’aboutissement de l’entreprise cartésienne de 

fondation. On attribue à Descartes la paternité de la philosophie 

moderne en ce qu’il est le premier philosophe moderne à avoir évoqué 

et élaboré une fondation systématique de la philosophie contre les 

sceptiques. C’est ainsi que Husserl (1970, p. 86) écrit : « c’est avec 

Descartes que commencent les Temps modernes ». Selon Descartes, 

pour devenir science universelle, la philosophie doit être refondée de 

manière systématique de telle sorte à devenir « une parfaite 

connaissance de toutes les choses que l’on peut savoir ». Cette immense 

entreprise de fondation requiert une méthode nouvelle et authentique. 

Descartes adopte ainsi le doute radical comme méthode pour récuser 

les fausses idées jusque-là admises comme certaines. 

Le doute radical le conduit à la formule principielle qu’il 

considère comme certaine et évidente : cogito ergo sum. Seul le cogito 

résiste au doute. Mais il subsiste des insuffisances dans le doute radical 

et la formule principielle du cogito que les idéalistes transcendantaux 

vont relever dans le but de parvenir à la fondation véritable de la 

philosophie. Pour les idéalistes et phénoménologues transcendantaux, 

comme Kant, Fichte et Husserl, Descartes a certainement eu une idée 

correcte de la fondation de la philosophie, mais il subsiste des 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

183 
 

insuffisances dans sa méthode qui empêchent la fondation effective. La 

question est de savoir : qu’est-ce que les idéalistes, comme Kant et 

Fichte, reprochent à la méthode cartésienne ? Sont-ils vraiment 

parvenus à dépasser Descartes dans leur critique quand on sait que 

Kant et Fichte admettent avec Descartes que les mathématiques 

doivent servir de modèle épistémique à la philosophie, ce que Husserl, 

la figure fondatrice de la phénoménologie, récuse ? La présente 

réflexion se donne pour objectif de montrer que les idéalistes 

transcendantaux, comme Kant et Fichte, ont certes apporté une 

contribution considérable à la réalisation du projet cartésien de la 

fondation. Cependant, leur erreur a été d’admettre, suivant Descartes, 

les mathématiques comme modèle épistémique. Et c’est Husserl qui va 

corriger cette erreur en soutenant l’idée que la fondation de la 

philosophie ne doit pas avoir, au préalable, un modèle épistémique qui 

lui servirait d’exemple. Il s’agira pour nous de défendre l’idée que le 

projet cartésien de la fondation a véritablement connu son 

aboutissement dans la phénoménologie de Husserl. 

Notre propos s’articulera sur trois points importants. D’abord, 

il s’agira de faire une présentation de la conception cartésienne de la 

fondation en faisant ressortir des éléments constitutifs de sa démarche 

méthodologique qui intéressent les héritiers de sa philosophie dans 

l’optique de discuter les points de convergence et de divergence entre 

le système cartésien et ceux des idéalistes transcendantaux. 

Ensuite, il sera question de montrer que l’idéalisme est une suite 

logique du projet cartésien de la fondation. L’idéalisme allemand tente 

de compléter les insuffisances du paradigme cartésien de la science. Il 

construit un rapport entre le rationalisme de Descartes et l’empirisme 

de J. Locke qui tente de désavouer les thèses cartésiennes. Il sera 

également question de clarifier le sens de l’idéalisme allemand afin de 

comprendre son unité et sa pluralité. 

Enfin, le dernier moment sera consacré à la position que nous 

défendons, celle qui consiste à dire que c’est Husserl qui a mené 

véritablement le parachèvement du cartésianisme avec la correction de 

l’erreur répétée par les idéalistes classiques allemands comme Kant et 

Fichte. Husserl récuse tout présupposé scientifique comme référence à 

partir de laquelle la philosophie tire sa légitimité. 

1. Le sens cartésien de la fondation de la philosophie 



YABRE Julien – La philosophie transcendantale comme aboutissement du projet cartésien 

_________________________________________________________________ 

184 
 

Le projet de Descartes (1992, p. 57.), comme on peut le lire dans 

la Première méditation des Méditations métaphysiques, est d’« établir 

quelque chose de ferme et de constant dans la science. » Autrement dit, 

il s’agit de fonder la philosophie comme science universelle ou mère de 

toutes les sciences. Ainsi, le processus de cette fondation implique une 

destruction du système sceptique, en général, afin de poser une 

fondation plus résistante. La question qui se pose est celle de la 

démarche méthodologique. Par quelle méthode, authentiquement 

philosophique et différente de celles déjà existantes, peut-on établir la 

philosophie comme science universelle ? La question met en exergue 

un défaut méthodologique qui conduit les métaphysiciens à l’époque de 

Descartes à une sorte d’ontologie. Or, la fondation consiste dans la 

quête d’un point de départ qui accorde à la philosophie son caractère 

universel. Car, pour Descartes, que cite R. Lauth (2004, p. 29.) « nos 

représentations se fondent sur des notions originaires "primitives", 

qu’il nomme aussi générales, communes, simples ou premières ». 

Descartes veut, en réalité, fonder la philosophie comme un système, 

c’est-à-dire un ensemble de connaissances organisées dont le principe 

premier est inconditionné et évident. L’ensemble de toute 

l’architecture du système tient à l’évidence et à la certitude de son 

principe premier. Trouver un principe de ce genre est la seule et unique 

condition pour que la philosophie devienne science universelle qui 

fonde les autres sciences. Essayons de comprendre comment Descartes 

parvient à formuler ce principe premier. 

Descartes (1970, p. 45) établit des critères d’évaluation d’une 

science universelle comme il nous l’indique dans Les principes de la 

philosophie : « la connaissance sur laquelle dont on peut établir un 

jugement indubitable doit être non seulement claire, mais aussi 

distincte ». Alors qu’est-ce que Descartes appelle connaissance claire 

et distincte ? Descartes définit lui-même la distinction dans Les 

principes de la philosophie lorsqu’il dit : 

j’appelle claire celle qui est présente et manifeste à un esprit attentif ; 
de même que nous disons voir clairement lorsque, étant présents ils 
agissent assez fort, et que nos yeux sont disposés à les regarder ; et 
distincte, celle qui est tellement précise et différente de toutes les 
autres, qu’elle ne comprend en soi que ce qui paraît manifestement à 
celui qui la considère comme il faut (R. Descartes, 1970, p. 45). 

Ainsi, pour emprunter les mots à J. Laporte, l’évidence est la 

condition par laquelle l’idée nous devient présente. Elle implique ainsi 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

185 
 

notre attention. L’attention étant mobile, elle ne peut demeurer fixe 

sur un même objet, car « l’objet cesse d’être présent lorsqu’elle se 

détache ». (J. Laporte, 1945, p. 155.) Cette évidence est passée. Or, la 

philosophie doit se fonder sur l’évidence actuelle comme c’est le cas 

dans les mathématiques. 

Selon Descartes, seules les mathématiques incarnent dans leur 

forme cette clarté et cette distinction. C’est ainsi que Descartes dit : 

« je me plaisais surtout aux mathématiques, à cause de la certitude et 

l’évidence de leur raison. » Mais la réception d’un référentiel 

paradigmatique de la science est controversée et divisent les idéalistes 

tels que Kant et Fichte et le phénoménologue Husserl. Tout comme 

Descartes, Fichte et Kant accordent une place importante aux vérités 

mathématiques et les conçoivent comme une vérité universelle. 

Cependant, Husserl est très critique à l’égard d’un quelconque modèle 

de science à partir duquel la philosophie doit s’inspirer. Nous y 

reviendrons de façon plus élaborée dans la suite de notre réflexion 

puisque que Husserl se distingue des idéalistes et de Descartes sur 

cette question. 

Descartes présente les mathématiques pures, en l’occurrence la 

géométrie et l’arithmétique, comme prototype épistémique, c’est-à-

dire que les mathématiques sont caractérisées par la certitude et 

l’évidence qui sont des caractéristiques propres aux connaissances 

claires et distinctes. En effet, elles sont une science non empirique, 

c’est-à-dire qu’elles sont une construction intellectuelle. La vérité 

mathématique est universelle en ce que, par exemple, la somme des 

nombres trois et deux font cinq. Ensuite, lorsque Descartes identifie la 

philosophie à un arbre dont la métaphysique correspond aux racines, 

le tronc à la physique et les branches aux autres sciences, il ne 

mentionne pas les mathématiques. Cela voudrait dire que les 

mathématiques représentent pour lui une « science dans la totalité ». 

(C. Bardyn, 2021, p. 110). C’est dans ce sens que Descartes (2000, p. 

51) affirme : « entre tous ceux qui ont ci-devant recherché la vérité 

dans les sciences, il n’y a eu que les seuls mathématiciens qui ont pu 

trouver quelques démonstrations, c’est-à-dire quelques raisons 

certaines et évidentes. » Ainsi, comme l’affirme L. Renault, (2000, p. 

21), « le projet de science universelle se confond avec l’idée d’élever le 

savoir humain à la certitude de la géométrie ». La confiance profonde 

de Descartes en la certitude mathématique semble en opposition avec 

son propre principe de la fondation qui exige que l’ensemble des 



YABRE Julien – La philosophie transcendantale comme aboutissement du projet cartésien 

_________________________________________________________________ 

186 
 

sciences soient fondées par la philosophie. Déduire la certitude 

philosophique de celle mathématique fait des mathématiques la science 

universelle rendant imparfait son projet de la fondation. Si la 

philosophie veut devenir « mère de toutes les sciences », elle ne peut 

partir d’un modèle épistémique déjà existant. Autrement, elle ferait de 

ce modèle la science première. Il y a ainsi une contradiction entre la 

volonté affirmée de Descartes et le résultat de sa pensée. En effet, 

Descartes nous dit dans la quatrième partie du Discours de la méthode 

que la philosophie doit déterminer la forme des autres sciences. Mais, 

on voit là qu’avec Descartes, la philosophie détermine son propre 

principe à partir d’une science déjà existante. 

Descartes propose le doute comme méthode authentiquement 

philosophique pour aboutir à une fondation réelle de la philosophie. 

L’intérêt du doute est de se rendre compte de l’incertitude des opinions 

considérées comme véritables. La première phrase de la première 

méditation illustre bien cette idée :  

il y a déjà quelque temps que je me suis aperçu que, dès mes premières 
années, j’avais reçu quantité de fausses opinions pour véritables, et que 
ce que j’ai depuis fondé sur des principes si mal assurés, ne pouvait être 
que fort douteux et incertain ; […] (R. Descartes, 1992, p. 57). 

Descartes préconise le doute radical qui consiste à douter de tout, 

même de sa propre existence dans le but de réfuter les vérités 

incertaines. Cette attitude consiste à  

ne concevoir jamais aucune chose pour vraie, que je la connusse 
évidemment être telle : c’est-à-dire d’éviter soigneusement la 
participation et la prévention ; et de ne comprendre rien de plus en mes 
jugements, que ce qui se présenterait si clairement et si distinctement 
à mon esprit, que je n’eusse aucune occasion de le mettre en doute (R. 
Descartes, 2000, p. 49).  

En ce sens, le doute permet de s’attaquer à toutes les racines sur 

lesquelles mes connaissances incertaines étaient fondées. Car, la 

destruction de ces racines entraine aussi tout l’édifice de ces 

connaissances. Avec le doute, on s’aperçoit, comme le constate 

Descartes (1992, p. 59), que « tout ce que j’ai reçu jusqu’à présent pour 

le plus vrai et assuré, je l’ai appris des sens, ou par les sens : or j’ai 

quelquefois éprouvé que ces sens étaient trompeurs, et il est de la 

prudence de ne se fier jamais entièrement à ceux qui nous ont une fois 

trompé ». Descartes réfute déjà l’empirisme qui veut tout ramener aux 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

187 
 

sens. Ainsi, selon Descartes, les sens sont trompeurs. Le doute prévient 

toute précipitation et toute erreur de jugement. C’est la condition 

nécessaire pour atteindre l’évidence et la clarté. Ainsi, pour reprendre 

les mots de H. Gouhier (2016, p. 19.), « éviter la précipitation et la 

prévention, c’est d’abord s’arrêter, ce qui est déjà une espèce de mise 

en doute ; mais la méthode recommande de s’arrêter en vue de 

contrôler : le doute-arrêt est aussi doute-contrôle ». Le doute cartésien 

est un processus d’examen minutieux et rigoureux des connaissances 

acquises dans le but de parvenir à des connaissances certaines et 

évidentes capables de former le système philosophique. Le doute 

conduit à un principe indubitable de la science, c’est-à-dire au cogito. 

Car, seul le cogito est certain et évident.  

Descartes établit cogito, ergo sum comme un principe ferme et 

assuré de la philosophie « que toutes les plus extravagantes 

suppositions des sceptiques n’étaient pas capables de l’ébranler » 

(Descartes, 2000, p. 66). Le cogito est pour Descartes une proposition 

certaine, c’est-à-dire qu’« il est premier principe par son contenu et 

prototype par sa forme dans le discours philosophique ». Le cogito est 

l’acte dans lequel le sujet réfléchissant se prend pour son propre objet 

de réflexion, c’est-à-dire le cogito est la pensée dans laquelle le sujet 

apparaît à lui-même comme tel. 

Ce qu’il faut retenir en guise de résumé est que la fondation de 

la philosophie chez Descartes consiste dans la recherche d’un point de 

départ qui soit absolu et certain. La méthode qu’adopte Descartes est 

le doute qui consiste à mettre en question tout ce qui est considéré 

comme vrai afin de mettre en évidence son incertitude ou sa certitude. 

Dans cette procédure méthodologique, Descartes affirme que seul le 

cogito est vrai en ce qu’il résiste au doute. Descartes apparaît comme le 

fondateur du rationalisme moderne qui pose la raison comme seule 

source de la connaissance. Cette position philosophique est 

controversée par J. Locke et D. Hume pour qui seuls les sens peuvent 

être des sources authentiques de la philosophie. Les philosophes anglo-

saxons ont une lecture de la fondation contraire à celle du philosophe 

français Descartes. L’idéalisme allemand récupère également ce projet 

ambitieux de Descartes avec un regard critique et se positionne comme 

un réconciliateur entre le rationalisme français et l’empirisme anglo-

saxon. 

2. Idéalisme allemand comme continuité du projet cartésien 



YABRE Julien – La philosophie transcendantale comme aboutissement du projet cartésien 

_________________________________________________________________ 

188 
 

L’idéalisme allemand se présente comme une continuité du 

projet cartésien de la fondation de la science. Il ne faut pas entendre 

par continuité une juste répétition des idées de Descartes ou une 

adhésion aveugle à sa philosophie, mais il faut la comprendre comme 

une critique approfondie du paradigme cartésien de la science afin de 

corriger certaines erreurs liées à la méthode qui empêcheraient la 

fondation effective de la philosophie. Cela signifie que, pour les 

idéalistes allemands, Descartes n’est pas parvenu à une fondation réelle 

de la philosophie bien qu’il ait une idée pertinente de cette fondation. 

Ainsi, l’idéalisme allemand est une entreprise de fondation de la 

philosophie. Avant d’aborder la pensée de Kant et Fichte, nous allons 

procéder à une brève clarification conceptuelle de l’idéalisme allemand 

afin de saisir le sens et l’intérêt de cette « catégorisation régionale » de 

la pensée philosophique. L’idéalisme allemand est constitué de deux 

termes importants : l’idéalisme qui signifie la primauté du sujet ou de 

l’idée, et « allemand » qui désigne cette « figure historique de 

l’idéalisme qui érige le sujet en sujet transcendantal, en partant d’une 

critique, c’est-à-dire d’une limitation des facultés de connaître, pour 

arriver à un élargissement inédit des contenus de la raison ». (R.-P, 

Horstmann, 1998, p. 15.) En effet, Kant délimite le pouvoir de 

connaître de la raison humaine dans la Critique de la raison pure en 

affirmant que la raison ne peut connaître que les phénomènes. Les 

noumènes ne peuvent être connus, mais peuvent être pensés. 

Cependant, Fichte, que l’on considère comme un héritier de la 

philosophie de Kant, élargit le pouvoir de connaître de la raison 

humaine en défendant la possibilité pour celle-ci de connaître les 

noumènes. Cette contradiction interne à l’idéalisme allemand 

témoigne de la diversité des réponses à la problématique de la 

fondation. L’idéalisme allemand n’est pas une convergence des 

réponses. Par exemple, Schelling défend la nature comme principe 

fondateur de la philosophie contre le sujet transcendantal établit 

comme principe fondateur chez Kant et Fichte. Ainsi, l’idéalisme 

allemand ne désigne pas « la philosophie allemande post-kantienne en 

tant qu’elle culminerait dans le système hégélien », mais renvoie à 

différents systèmes, celui kantien, fichtéen, schellingien et hégélien. 

Ces différents systèmes constituent différentes manières de répondre à 

la problématique de la fondation. Ce qui ne remet, toutefois, pas en 

cause l’unité de l’idéalisme allemand. Mais l’unité de l’idéalisme 

allemand réside dans la problématique commune de la fondation. 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

189 
 

Donc, le point de divergence entre les idéalistes allemands réside dans 

la réponse à la problématique de la fondation essentielle déjà élaborée 

par Descartes. Selon M. Vetö (2018, p. 7), « l’idéalisme allemand est né 

historiquement mais aussi et surtout "métaphysiquement" comme une 

réaction aux Lumières, comme une victoire remportée sur tous les 

dogmatismes, empiriques et rationalistes. » Cet extrait annonce bien 

le caractère réconciliateur de la philosophie transcendantale que nous 

allons à présent tenter d’expliquer. 

Descartes a posé la raison comme seule source suprême de toute 

connaissance certaine. À ce titre, Descartes (2000, p. 29) affirme dans 

la première partie des Discours de la méthode : « le bon sens est la chose 

du monde la mieux partagée ». En effet, selon lui, la raison est la faculté 

qu’a l’homme de distinguer le vrai du faux. C’est le principe capable de 

porter un jugement authentique sur le réel. Mais, J. Locke et D. Hume 

opposent à Descartes une approche scientifique tout à fait contraire. 

Les premiers mots de son ouvrage Essai sur l’entendement humain, 

montre indirectement que Descartes est le philosophe visé par ses 

critiques. J. Locke s’insurge contre l’innéisme de Descartes dans le 

premier chapitre du même ouvrage lorsqu’il dit :  

il y a des gens qui supposent comme une vérité incontestable, qu’il y a 
certains principes innés, certaines notions primitives, autrement 
appelées notions communes, empreintes et gravées, pour ainsi dire, 
dans notre âme, qui les reçoit dès le premier moment de son existence, 
et les apporte au monde avec elle (J. Locke, 2009). 

L’idée que c’est par le biais de la raison que l’être humain peut 

découvrir les principes pour prouver qu’ils sont innés n’est pas vrai. 

Toute connaissance trouve son fondement dans l’expérience. On a une 

interaction entre la philosophie française marquée par le rationalisme 

dont Descartes est la figure emblématique et la philosophie anglo-

saxonne marquée par l’empirisme de J. Locke et D. Hume. L’empirisme 

désigne l’expérience comme source ultime de la connaissance. Par 

exemple, je ne peux avoir l’idée d’une chose sans, au préalable, faire 

l’expérience de celle-ci. Je ne peux avoir l’idée de l’orange ou du miel 

qu’après l’avoir gouté. Ainsi, on a là deux systèmes opposés, c’est-à-

dire le rationalisme de Descartes et l’empirisme de J. Locke. 

L’idéalisme allemand a pour objectif de réconcilier les deux manières 

de comprendre la fondation de la philosophie. Autrement dit, la 

philosophie transcendantale veut établir une « paix perpétuelle », pour 

ainsi dire, entre le réalisme et l’idéalisme. De ce fait, la philosophie a 



YABRE Julien – La philosophie transcendantale comme aboutissement du projet cartésien 

_________________________________________________________________ 

190 
 

un caractère juridique en ce qu’elle met fin au rapport conflictuel en 

imposant une « paix éternelle » entre le rationalisme et l’empirisme. 

En effet, Kant dit dans la Critique de la raison pure :  

Que toute notre connaissance commence avec l'expérience, il n’y a 
absolument aucun doute ; car par quoi le pouvoir de connaître devrait-
il être éveillé et mis en exercice, si cela ne se  produisait pas par 
l’intermédiaire d’objets qui affectent nos sens et qui, pour une part, 
produisent d’eux-mêmes des représentations, tandis que, pour une 
autre part, ils mettent en mouvement l’activité de notre entendement 
pour comparer ces représentations, les relier ou les séparer, et élaborer 
ainsi la matière brute des impressions sensibles en une connaissance 
des objets, qui s’appelle expérience ? (E. Kant, 2021, p. 93). 

Kant admet que c’est l’expérience qui éveille en nous notre pouvoir de 

connaître. Cependant l’expérience n’est pas la seule source de nos 

connaissances, c’est-à-dire que la connaissance n’est possible qu’avec 

l’interaction entre les sens et la raison. La philosophie transcendantale 

de Kant établit une relation d’interdépendance entre les sens et la 

raison. En cela l’idéalisme allemand se distingue de celui platonicien. 

L’idéalisme platonicien établit un dualisme entre le monde des idées et 

le monde sensible. Pour Platon, le monde des idées est immuable, 

éternel et renferme les vérités éternelles. Il n’est accessible que par 

l’élévation de la raison vers les idées. Le mythe de la caverne est une 

belle illustration pour accéder au monde des idées. Le monde sensible 

nous empêche de nous élever vers les vérités immuables. Ainsi, le 

monde sensible est imparfait. Autrement dit, il est une copie imparfaite 

du monde des idées. De ce fait, il est assujetti au changement. Il est en 

perpétuel mutation. Il y a donc un dualisme radical entre le monde des 

idées et celui sensible chez Platon. Or, l’idéalisme allemand ne nie pas 

l’importance du monde sensible. Les sens jouent un rôle important 

dans la connaissance. L’idéalisme allemand est plutôt une tentative de 

construction d’un pont entre le monde des idées et le monde sensible. 

Kant et Descartes s’accordent sur l’idée de la nécessité de la 

refonte systématique de la métaphysique. Ainsi, la métaphysique 

apparait chez Kant comme une théorie de la connaissance. Kant admet 

donc le sens terminologique de la métaphysique de Descartes comme 

théorie de la connaissance. La métaphysique est l’étude des 

connaissances pures dont la raison est son fondement. Cependant, si 

Descartes exprime la toute-puissance de la raison, Kant quant à lui, 

limite le pouvoir de la raison. Le sens de la philosophie transcendantale 

de Kant consiste à délimiter le pouvoir de la raison humaine en 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

191 
 

affirmant l’impossibilité pour elle de connaître Dieu. C’est l’un des 

points de désaccord entre Descartes et Kant. Mais, plus tard Fichte 

renoue avec cette considération cartésienne de la toute-puissance de la 

raison humaine en affirmant la possibilité pour elle de connaître Dieu. 

Ainsi, l’impossible kantien devient possible chez Fichte. Fichte est, 

dans ce sens, plus cartésien que kantien. 

Selon R. Wolfgang (2006, p. 49), « Kant a donné à la philosophie 

transcendantale sa forme classique, mais l’histoire de la pensée 

transcendantale ne prend pas fin avec lui ». Après Kant, Fichte cherche 

à établir un principe premier et indéterminé en procédant d’abord par 

mettre en évidence l’insuffisance des principes de ses prédécesseurs en 

occurrence Descartes, Spinoza, Reinhold et Kant. Fichte évoque très 

peu Descartes dans ses œuvres et c’est précisément dans la Grundlage 

qu’il fait allusion à Descartes : 

Kant dans sa déduction des catégories s'est appuyé sur notre 
proposition comme principe absolu de tout savoir ; mais il ne l'a jamais 
précisément établie comme principe. Avant lui Descartes a proposé un 
semblable principe : cogito, ergo sum, qui n'est pas le résultat d'une autre 
proposition ou la conclusion d'un syllogisme, dont la majeure serait : 
quodcunque cogitat, est ; Descartes peut avoir considéré aussi volontiers 
ce principe comme un fait immédiat de la conscience. En ce sens il 
signifierait : cogitans sum, ergo sum (ou comme nous le dirions, sum, ergo 
sum). Mais dès lors la précision cogitans est entièrement superflue ; on 
ne pense pas nécessairement si l'on est, mais l'on est nécessairement si 
l'on pense. La pensée n'est pas l'essence, mais une détermination 
particulière de l'être ; et outre celle-ci il y a encore maintes 
déterminations de notre être (J. G. Fichte, 1990, p. 23). 

Ce qui est remarquable est qu’il y a une forte affinité entre le 

sens cartésien de la fondation et celui fichtéen. Fichte, comme 

Descartes, envisage de faire de la philosophie une Doctrine de la 

science ou Wissenschaftslehre. La condition pour l’effectivité de cette 

fondation est de trouver un principe qui soit absolu et évident sur 

lequel repose tout l’édifice scientifique. Cela signifie que la fondation 

est une construction systématique. À ce titre, R. Lauth (2004, p. 13) 

écrit : « à l’instar de Fichte [Descartes] exige que ces premiers 

principes soient évidents, qu’on puisse en déduire tout le reste et que 

dans le développement de cette déduction chaque conséquence soit 

manifeste comme telle ». 

Fichte considère qu’avant que Kant n’aborde le principe absolu 

dans sa déduction des catégories, Descartes a proposé un semblable de 



YABRE Julien – La philosophie transcendantale comme aboutissement du projet cartésien 

_________________________________________________________________ 

192 
 

principe : cogito, ergo sum. Fichte met ici en évidence l’insuffisance de 

cette formule en ce sens que Descartes établit le cogito comme la seule 

caractéristique essentielle de l’être humain en dehors de laquelle il n’y 

a pas d’autres. Contre cette formule principielle de Descartes, Fichte 

défend l’idée d’une multitude de caractéristiques qui déterminent l’être 

humain avec la formule principielle sum ergo sum. Le cogito n’est qu’une 

déterminité de l’être humain parmi d’autres et ne peut se constituer 

comme la seule caractéristique qui détermine son essence. Parmi ces 

caractéristiques, on peut citer le corps que Descartes semble ignorer 

dans sa théorie du cogito créant ainsi un dualisme entre l’âme et le 

corps. En effet, Descartes établit dans les Discours de la méthode une 

distinction substantielle entre l’âme et le corps. Considérer l’âme 

comme une substance pose un problème de son inconditionnalité. Pour 

Fichte, une substance est temporaire et vouée à disparaître avec le 

monde sensible. Dans ce sens considérer l’âme comme une substance, 

c’est considérer, en réalité, remettre en cause le caractère indéterminé 

de celle-ci. C’est ce dualisme que la philosophie transcendantale de 

Fichte brise en affirmant l’unité entre l’âme et le corps. 

Si les idéalistes transcendantaux sont critiques à l’égard du 

paradigme cartésien de la science, il convient, tout de même, de 

reconnaître que Descartes est le précurseur de la philosophie 

transcendantale. R. Lauth l’a bien constaté lorsqu’il dit :  

que Descartes ait été le fondateur de la philosophie transcendantale, 
avant même que le terme n’existe, c’est ce qui se peut clairement 
montrer en comparant la fondation du savoir qu’il opère avec celle de 
Fichte, qui fut le premier à avoir conformément à cette conception, 
achevé le système de la philosophie transcendantale (R. Lauth, 1997. p. 
35). 

Avant que Fichte défende la primauté de la certitude du principe 

suprême, Descartes avait affirmé, dans sa lettre de 1647 à Picot, la 

nécessité que le principe qui doit servir de fondement soit évident par 

lui-même afin qu’il serve aussi à la connaissance de toute autre chose. 

On peut déjà trouver chez Descartes le sens de la méthode 

transcendantale qui se veut déductive. Mais, Husserl aborde dans ce 

sens en indiquant, de façon plus manifeste, que le motif transcendantal 

de sa phénoménologie est cartésien. Il indique par-là que Descartes est 

le précurseur de la philosophie transcendantale. Cependant, l’erreur de 

Descartes, de Kant et de Fichte réside dans le fait qu’ils considèrent 

l’évidence mathématique comme un prototype. C’est Husserl qui va 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

193 
 

résoudre cette erreur cruciale de la fondation pour parachever enfin le 

projet cartésien.  

3. La phénoménologie transcendantale de Husserl comme 

aboutissement du cartésianisme 

Ce qui fait de Husserl un cartésien est son ambition de s’inscrire 

dans la même logique cartésienne de la refondation de la philosophie 

comme il nous l’indique dans les Méditations cartésiennes et aussi dans 

son article de 1910, La philosophie comme science rigoureuse. C’est 

essentiellement lui qui, relativement, parvient à la fondation véritable 

de la philosophie en procédant à la correction des erreurs liées à la 

méthode empruntée par Descartes et celles des idéalistes 

transcendantaux qui se sont inscrits dans la même dynamique. 

L’apport de Husserl est tel qu’on serait tenté de dire que la fondation 

véritable de la philosophie est phénoménologique dans un sens 

idéaliste. En effet, Husserl se tourne vers Descartes et livre une 

conférence dans laquelle il montre l’apport de Descartes dans la genèse 

de sa phénoménologie transcendantale comme on peut le lire dans cet 

extrait : « René Descartes, le plus grand penseur français, est en effet 

le seul, parmi les philosophes du passé, qui ait eu une influence si 

décisive sur le sens de la phénoménologie. Elle ne peut que lui rendre 

l’hommage dû à son vrai père ». Le mérite de Descartes, selon Husserl, 

est d’avoir posé de façon pertinente le problème de commencement 

radical de la philosophie. Il s’agit de trouver un point de départ 

indiscutable qui rend la philosophie universelle. On peut dire, dans ce 

sens, que la phénoménologie est la recherche de ce point de départ de 

la science universelle. Nous voulons mentionner trois remarques qui 

illustrent l’aboutissement du projet cartésien de la fondation dans la 

phénoménologie transcendantale de Husserl. 

La première remarque est l’exigence de faire reposer la science 

sur une fondation absolue. (J-F. Lavigne, 2008, p. 20.) Ainsi, l’exigence 

de la phénoménologie husserlienne est fondée sur le retour à l’ego cogito 

pur de Descartes qui préconise le doute radical en vue de fonder la 

science universelle. En effet, selon Descartes, pour poser les 

fondements indubitables de la science, il faut commencer par remettre 

en cause les connaissances acquises par l’expérience, c’est-à-dire 

appliquer le doute de façon radicale. Mais la démarche de Husserl se 

distingue de celle de Descartes. Husserl préconise l’épochè comme 

démarche scientifique. Selon lui :  



YABRE Julien – La philosophie transcendantale comme aboutissement du projet cartésien 

_________________________________________________________________ 

194 
 

l’épochè est la méthode universelle et radicale par laquelle je me saisis 
comme moi pur, avec la vie de conscience pure qui m’est propre, vie dans 
et par laquelle le monde objectif le monde entier existe pour moi, tel 
justement qu’il existe pour moi (Husserl, 1945, p. 48).  

L’épochè phénoménologique est « la transposition appropriée » 

du doute radical dans lequel s’exerce l’activité de mon ego. L’épochè 

phénoménologique est une suspension radicale de la perception 

naturelle. En d’autres termes, c’est une mise entre parenthèse des 

jugements portant sur les choses pour mieux les cerner. L’épochè n’est 

pas un doute de l’existence du monde comme c’est le cas chez 

Descartes. Descartes préconise de douter de tout y compris l’existence 

de notre propre corps. Pour Husserl, l’existence du corps est une vérité 

indubitable. La raison, le facteur primordial, qui me permet de douter 

de tout comme le veut Descartes, n’est pas hors du corps. Car, la pensée 

implique la conscience de soi. Or, la conscience de soi ne peut être 

possible sans le corps. Donc, on ne peut douter de notre propre 

existence. Husserl reproche donc Descartes d’être le père du 

contresens du réalisme transcendantal. L’existence du corps est une 

vérité indubitable pour Husserl. 

La deuxième remarque concerne la conception mécaniste de 

Descartes de l’homme et ses enjeux objectivistes. La phénoménologie 

est une réaction à l’attitude objectiviste tentant de réduire la méthode 

objectiviste à la subjectivité. Selon Husserl (1976, p. 9) « la simple 

science des corps manifestement n’a rien à nous dire, puisqu’elle fait 

abstraction de tout ce qui est subjectif. » Pour Husserl, la crise de la 

science se situe à une simple réduction positiviste de l’idée de la science 

à une simple science-de-fait. Lorsque la science qui devrait contribuer 

au bien-être de l’humanité lui porte préjudice on parle de la « crise de 

la science en tant que perte de son importance pour la vie » (Husserl, 

1976, p. 9). Descartes, par son approche mécaniste, a contribué à la 

crise de la science en comparant l’homme à une machine. Pour Husserl, 

il est impossible d’appliquer les méthodes des sciences naturelles aux 

sciences humaines. Car, ces deux sciences ont des objets d’études et 

méthodes différents. 

La troisième critique de Husserl (1947, p. 26), qui s’applique 

aussi à Kant et Fichte, est celle du modèle de science universelle. Les 

mathématiques comme modèle scientifique est une « erreur séduisante 

dont ni Descartes ni ses successeurs n’ont su éviter le piège ». (Husserl, 

1947, p. 5.) Descartes défend l’idée selon laquelle la philosophie doit 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

195 
 

s’inspirer des mathématiques lorsqu’il dit dans la première 

méditation : « Descartes lui-même s’était donné d’avance un idéal 

scientifique, celui de la géométrie, ou plus exactement, de la physique 

mathématique. Cet idéal a exercé pendant des siècles une influence 

néfaste. » L’échec de la fondation chez Descartes est de présenter, au 

préalable, un modèle de science universelle. Pour Husserl, pour 

emprunter les mots à B. Bégout (2008, p. 26), « l’idéal de scientificité 

ne doit donc pas être déterminé d’avance par telle ou telle science. 

Même les sciences en apparence les plus légitimes, du point de vue de 

leur fondation et de leur systématicité, ne peuvent servir de modèle. » 

La critique de Husserl, est d’une importance cruciale, qui vient rectifier 

cette erreur qui institue un référentiel épistémique qui semble 

présenter les mathématiques comme une science première. Établir les 

mathématiques comme idéal normatif d’une science absolue revient à 

donner, par avance, un contenu idéal au projet de fondation de la 

philosophie. C’est à la philosophie de donner aux mathématiques et aux 

autres sciences un fondement indubitable. Une philosophie qui se veut 

radicale dans ses exigences ne peut et ne doit avoir un modèle déjà 

existant, mais peut partir plutôt de l’idée de la science universelle.  

Conclusion 

La philosophie moderne et contemporaine ne saurait épargner 

les acquis de la philosophie cartésienne en ce qu’il a tracé la voie 

fondamentale de la fondation. Il ressort de notre réflexion que 

Descartes définit la métaphysique comme la philosophie première qui 

consiste dans la fondation de la philosophie comme science évidente. 

L’idéalisme allemand vient apporter des éléments scientifiques pour 

parfaire le paradigme cartésien. Certes les idéalistes allemands 

critiquent le cogito, mais Kant et Fichte admettent avec Descartes les 

mathématiques comme prototype épistémique qui doit inspirer la 

fondation de la philosophie. C’est l’erreur fondamentale des idéalistes 

transcendantaux. Il nous semble que c’est Husserl qui est 

véritablement parvenu à la fondation de la philosophie. Les Médiations 

cartésiennes apparaissent comme une critique du paradigme cartésien 

de la science dans l’optique de corriger les imperfections de sa méthode 

en vue de fonder définitivement la philosophie comme science évidente. 

Husserl récuse le référentiel scientifique de Descartes et défend la 

possibilité de fonder à partir d’un néant. De ce fait, il porte la 



YABRE Julien – La philosophie transcendantale comme aboutissement du projet cartésien 

_________________________________________________________________ 

196 
 

philosophie transcendantale à son point culminant avec sa 

phénoménologie transcendantale.  

------------------------------------------------------ 

Références bibliographiques 

BARDYN Christophe, 2021, Descartes, l’ombre d’un doute, Armand 

colin, Malakoff. 

BÉGOUT Brice, « Commentaire de la Première méditation », in Les 

méditations cartésiennes de Husserl, Paris, Vrin, pp. 23-51. 

BOURGEOIS Bernard, 2000, Idéalisme allemand, alternative et progrès, 

Paris, Vrin. 

DESCARTES René, 2000, Discours de la méthode, Paris, Flammarion. 

DESCARTES René, 1992, Méditations cartésiennes, Paris, Flammarion. 

FICHTE Johann Gottlieb, 1990, Œuvres choisies de philosophie première 

(1794-1797), trad. A. Philonenko, Parsi, Vrin. 

GOUHIER Henri, 2016, La pensée métaphysique de Descartes, Paris, 

Vrin. 

HORSTMANN, R.-P., 1998, Les frontières de la raison, recherches sur les 

objectifs et les motifs de l’idéalisme allemand, Paris, Vrin. 

HUSSERL Edmund, 1947, Méditations cartésiennes, Paris, Vrin. 

HUSSERL Edmund, 1976, la crise des sciences européennes et la 

phénoménologie transcendantale, Paris, Gallimard.  

HUSSERL Edmund, 1970, Philosophie première, I, Paris, PUF. 

KANT Emmanuel, 2021, Critique de la raison pure, trad. A. Renaut, 

Paris, Flammarion. 

LAPORTE Jean, 1945, Le rationalisme de Descartes, Paris, PUF. 

LAUTH Reinhard, 2004, La conception cartésienne du système de 

philosophie, Parsi, Honoré champion. 

LAUTH Reinhard, 1997, « La fondation du savoir chez Descartes et 

chez Fichte », in Fichte et la France, sous la dir. d’I. Radrizzani, 

Beauchesne, Paris, 1997. 

LAVIGNE Jean-François, 2008, « Commentaire de l’introduction », In 

Les méditations cartésiennes de Husserl, Paris, Vrin, pp. 19-22. 

MARION Jean-Luc, 1991, Questions cartésiennes, méthode et 

métaphysique, Paris, PUF. 

MARION Jean-Luc, 1993, Sur l’ontologie grise de Descartes, Vrin, Paris. 

RENAULT Laurence, 2000, « Présentation », in DESCARTES René, 

Discours de la méthode, Paris, Flammarion, pp. 7-23. 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

197 
 

SCHNELL Alexander, 2009, Alexander, Réflexion et spéculation, 

l’idéalisme transcendantal chez Fichte et Schelling, Grenoble, Jérôme 

Millon. 

VETÖ Miklos, 1998, De Kant à Schelling, les deux voies de l’Idéalisme 

allemand, t.1,2, Grenoble, Jérôme Millon. 

VETÖ Miklos, 1977, Le fondement selon Schelling, Parsi, Beauchesne. 

VETÖ Miklos, 2014, « Subjectivité, transparence, transcendance », In 

Comment fonder la philosophie ? : L’idéalisme allemand et la question 

du principe premier, sous la dir. G. Marmasse et A. Schnell, Paris, 

CNRS éditions, éditions Kindle.  

VETÖ Miklos, 2008, « Liminaire », in L’idéalisme allemand et la 

religion, sous la dir. Philippe Soual et Miklos Vetö, Paris, 

L’Harmattan. 

WOLFGANG Röd, 2006, « Philosophie première et métaphysique de 

l’expérience », in Descartes en Kant, Paris, PUF, pp. 39-53. 


