Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

LA DECONSTRUCTION DES DISCOURS AFRICANISTES
DU DEVELOPPEMENT CHEZ PAULIN HOUNTONDJI

DIOMANDE Zolou Goman Jackie Elise
Université Peleforo GON COULIBALY - Céte D’Ivoire
E-mail : elisejackie@yahoo.f

Résumé : Les discours africanistes du développement, élaborés au
lendemain des indépendances, ne sont pas de nature a satisfaire Paulin
Hountondji. I1 dénonce les discours liés a I'idéologie coloniale. Il les
soupconne d’étre le reflet des théories du développement de I'Afrique,
élaborées a partir de I'Occident ot transparait la volonté de maintenir
les Africains dans la dépendance, a partir de l'aide au développement.
Cette situation s’apparente a une recolonisation de I'Afrique par
I'Occident, et qui est dénoncée par des intellectuels, acteurs politiques
et leaders d’opinion africains, dans le sillage de la revendication des
souverainetés nationales. Pourtant, si I'objectif visé est de parvenir a
la réhabilitation de I’Afrique et des Africains sur I'échiquier mondial, il
n‘en demeure pas moins que leur posture tend bien souvent, a
marginaliser T'Afrique en labsence dune claire vision du
développement endogene. Leur volonté manifeste d’africaniser le
développement met en avant la philosophie du repli sur soi, qui ne peut
que conduire a la marginalisation de l'Afrique. Clest pourquoi
Hountondji s'insurger contre de tels discours. Il plaide en faveur d’un
discours de rupture, qui prenne en compte la volonté de libérer la
créativité théorique et pratique des peuples d’Afrique, assurant par la
méme occasion, I'ouverture sur I'extérieur. Il s’agit pour Hountondji
de déconstruire a la fois, le discours africaniste du développement
exogeéne et celul du développement endogéne, dans le sens d’un
développement autocentré et ouvert.

Mots-clés : déconstruction ; développement autocentré et ouvert ;
discours  africanistes du  développement; marginalisation ;
recolonisation.

Abstract : The Africanist development discourses, developed in the
aftermath of independence, do not satisty Paulin Hountondji. On the
one hand, he denounces discourses linked to colonial ideology. He
suspects them of reflecting theories of Africa’s development

131


mailto:elise.jackie@yahoo.fr

DIOMANDE Z. G. Jackie Elise — La déconstruction des disconrs africanistes ...

formulated from the West, where there is a clear intention to keep
Africans dependent through development aid. This is akin to a
recolonization of Africa by the West, which is criticized by African
intellectuals, political actors, and opinion leaders, in line with the
assertion of national sovereignties. However, if the objective is to
achieve the rehabilitation of Africa and Africans on the global stage, it
remains that their stance often tends to marginalize Africa, in the
absence of a clear vision of endogenous development. Their clear
desire to ‘Africanize’ development highlights a philosophy of inward-
looking retreat, which can only lead to the marginalization of Africa.
This is why Hountondji can only protest against such discourses. He
advocates for a radical discourse that takes into account the desire for
liberation the theoretical and practical creativity of African peoples,
while simultaneously ensuring Africanist discourse of exogenous
development and that of exclusively endogenous development, in the
sense of a self- centered yet open development.

HKeywords: Deconstruction, self-centered and open development,
Africanist, development discourse, Marginalization, Recolonization

Introduction

Pour P. Hountondji (1997, p. 113), le développement se congoit
a travers la pluralité d’opinions critiques, et non dans le « renoncement
tragique a penser par nous-mémes et pour nous-mémes. » Selon lui, le
développement de I'Afrique doit étre un développement autocentré,
auto-construit, un développement endogeéne, issu du tréfonds des
réalités endogenes africaines et ouvert.

C’est pourquoi a travers sa critique de I'ethnophilosophie, I'on
observe qu’il déconstruit tous les débats africanistes, surtout ceux du
mythe de I'unanimité primitive en Afrique et sur la conception du
Révérend Pere Placide Tempels, qui s’est érigé en porte-parole des
Africains face a ses compatriotes occidentaux. Ainsi, Tempels semble
apporter son aide pour assoir une philosophie africaine. Cette maniére
sournoise est de faire croire que les Africains sont incapables de
philosopher et donc qu’ils ont besoin d’un intermédiaire, pour se
construire une philosophie. Pour Hountondji, I'ethnophilosophie a
participé a la déchéance intellectuelle et scientifique des Africains et,
par ricochet au retard de I'Afrique. Elle a détourné les Africains des
préoccupations essentielles liées au développement endogéne de leur

132



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

continent. En effet, elle les a enfermés dans ce qu’on pourrait appeler
un conformisme dogmatique. Tempels (1979, p. 146.) fait partie des
africanistes occidentaux qui soutiennent que le développement de
I’Afrique ne sera possible qu’a partir de I'assistance occidentale, sur le
plan intellectuel, politique, économique et technologique. Du coup, le
développement africain sera un développement extraverti, un prét-a-
porter. Un développement pensé en dehors des réalités africaines. Cest
ce que J. Ki-Zerbo (1992, p.1) appelle « un développement clé en
main », construit de I'extérieur, sans tenir compte des aspirations des
peuples concernés. Cette théorie est remise en cause par les
intellectuels africains, tels que Joseph Ki-Zerbo, Mende Tidor, qui
voyaient en ce modeéle de développement un moyen subtil de
recolonisation de I'Afrique. Alors, pour eux, il importe de proposer un
modele de développement basé sur la valorisation des savoirs locaux,
et qui permette la réduction de la dépendance. Cette vision africaine du
développement contesté par Paulin Hountondji et ses pairs, pourrait
renforcer la marginalisation de I'’Afrique, vis-a-vis de I'extérieur, dans
la mesure ou elle développe une philosophie de I'enfermement
identitaire, une sorte de développement en vase clos, qui ne permette
pas aux Africains de saffirmer. Pourtant, aucun Etat ne peut se
développer en vivant en autarcie, a plus forte raison, un continent.
C’est pourquoi Hountondji (1972, p. 50) s'oppose a l'idéologie
africaniste du développement « selon laquelle les hommes de science
africains devraient se pencher uniquement sur les problémes africains,
s'interdire de prendre le large, s’enfermer dans une espéce de ghetto
théorique, et laisser a leurs pairs occidentaux le privilége d’une science
véritablement universelle ». I1 s’agit, pour Hountondji, de déconstruire
le discours africaniste du développement congu par les africanistes
occidentaux et africains, dans la mesure ol le vrai développement est
en méme temps autocentré et ouvert aux autres, afin de pouvoir se
réadapter quotidiennement. C'est un modele de développement plus
équilibré et construit par le peuple africain. D’ailleurs, comme le dit J.
Ki-Zerbo (1992, p. 5), « on ne développe pas, on se développe. ». Ce qui
signifie que les Africains ne seront véritablement autonomes, maitres
de leur propre destin, que lorsqu’ils parviendront a se développer par
eux-mémes, a partir de leurs savoirs endogénes. L'objectif de ce travail
est de montrer que le véritable développement pour I'Afrique est un
développement endogene, qui est pensé et réalisé par et pour les
Africains tout en étant connecté aux expériences extérieures. Les

133



DIOMANDE Z. G. Jackie Elise — La déconstruction des disconrs africanistes ...

hypothéses de recherche sont les suivantes : la théorie de l'aide au
développement est une recolonisation postcoloniale de I’Afrique. Le
culte du repli sur soi a travers l'idée de développement endogene
conduit accentue la marginalisation des Africains. Le véritable
développement est autocentré et ouvert. La méthodologie utilisée est
de type analytico-critque combinant une lecture analytique des
mécanismes mises en place dans le processus du développement
africain avec un regard critique inspiré des écrits de Paulin
Hountondji.

Le probléme que souléve cette analyse est le suivant: La
déconstruction des discours africanistes du développement aboutit-elle
au véritable développement de I’Afrique ? cette interrogation suscite
ces questions secondaires : L’aide au développement préné par les
Occidentaux n’est-t-elle pas un nouveau mode de recolonisation de
I'Afrique ? Cependant, ce type de développement endogéne pensé par
les intellectuels africains ne renforce-t-il pas la marginalisation de
I'Afrique ? Par ailleurs, un développement a la fois autocentré et ouvert
n'est-il pas le modele de développement approprié ? Notre travail est
déployé respectivement dans trois directions. La premiére est intitulée
dans le sillage des idéologies coloniales : de 'aide au développement a la
recolonisation de UAfrique; la seconde, développement endogéne et
marginalisation de I’ Afrique, 1a derniere, Pour un développement autocentré
et ouvert.

1. Dans le sillage des idéologies coloniales: de l'aide au
développement a la recolonisation de I’Afrique

Les théories du développement sur I'Afrique ont été élaborées a
partir de I'Occident. Et elles convergent a corroborer, le discours qui
milite en faveur de I'aide au développement. Il s’agissait pour des pays
occidentaux industrialisés, d’apporter leurs aides aux pays du Sud pour
stimuler le développement économique en Afrique. Cette aide se fait
sous forme de dons et de préts. Ces pays du Nord ont des motivations
aussi bien complexes, hégémoniques que généreuses. Ces pays
occidentaux agissent, en supposant que les pouvoirs publics des Etats
africains utilisent les fonds mis a leur disposition, pour 'amélioration
des conditions de vie de leurs concitoyens et la modernisation de leurs
Etats. Cette politique d’assistance des pays du Nord est faite pour leur
propre profit. Et au fil des décennies, cette assistance ne fait que

134



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

décroitre, pendant que I'endettement des pays du Sud a tendance a
augmenter. Cette politique d’assistance est donc faite pour maintenir
les Africains dans la domination. Du coup, les Etats africains se voient
obligés « d’exporter toujours davantage pour compenser le colit
croissant de leurs [dettes]] » (T. Mende, 1972 et 1975, pp. 6). Ainsi,

les pays africains sont devenus des prisonniers de cette “aide’’, qui

porte un ensemble de contradictions, dans la mesure ou le modéle de
développement exogene que I’Occident propose ou impose a I’ Afrique
est basé sur la logique du marché, des termes de 'échange.

Ces théories du développement ont été congues des, les
indépendances par une partie de I'Occident, qui pense que les Etats
africains ne peuvent parvenir au développement, qu'a partir du
moment ol les Occidentaux vont financer tous leurs projets, en leur
apportant une assistance technique. A partir de cet instant, I'Occident
envoie ses experts pas seulement pour former les Africains, mais aussi
pour gérer les finances des pays africains. Cette logique des
Occidentaux, qui se considérent comme les bons “bergers” des Etats
africains, consiste a infantiliser leur conscience et a saper leur capacité
a se prendre en charge, depuis I'époque coloniale.

Cette image, que les Occidentaux se font des pays africains, nous
renvoie a la théorie du « vendredisme » dont parle A. Kabou. (1991, p.
55.) Du mot « vendredisme » se dégage le terme vendu, qui fait
référence a un étre aliéné qui a troqué sa liberté. C'est un éternel assisté
qui refuse laffranchissement. Celui qui a fait le « voeux de
dépendance »et qui ne cherchera jamais a s’affranchir de son bourreau.
Alors, en comparant les Africains a « vendredi », Axelle Kabou montre
qu’ils refusent le développement par eux-mémes et pour eux-mémes,
dans la mesure ou ils sont dépendants de 1'Occident sur les plans
politique, économique, technologique et méme culturel. L'Occident
leur dicte leurs politiques de développement, en orientant souvent
leurs choix économiques (PAS programmes d’ajustements structurels
intervenus en Afrique). Dans ces conditions, I’Africain n’agit pas, mais
il est agi.

On comprend par-la que sans l'aide occidentale, I'Africain ne
peut rien. Cette « aide » maintient I’Africain dans une dépendance
continue et le définit, a la limite, comme un étre innocent, qui ne peut
parvenir a son développement que s’il est épaulé et conduit de bout en
bout par I'Occident. A partir de cet instant, les intellectuels africains

185



DIOMANDE Z. G. Jackie Elise — La déconstruction des disconrs africanistes ...

vont se mettre dans la posture de quelqu'un qui ne peut avoir de
visibilité, qu’a partir du moment ot 'Occident donne sa caution. Ce
qui montre clairement avec A-C Robert (2006, p. 20) que I'Afrique «
n’est toujours pas sujet de son destin mais sujet de préoccupation ; elle
n’existe pas en tant qu'acteur libre du monde mais en tant qu’interpréte
d’'une pantomime sinistre congue par d’autres », c'est-a-dire par
I'Occident.

Dés l'instant ou les Africains justifient avec rage le sous-
développement de leur continent par des événements historiques, tels
que la traite négriére, I'esclavage et la colonisation, il revient du coup
a I’Occident de reconnaitre et corriger sa culpabilité, en apportant son
aide aux Etats africains dans leur quéte de développement. Pourtant,
en confiant les clés de leur développement a 1'Occident, les Etats
africains leur confient dans le méme temps leur destin. Ils renoncent
de ce fait a leur liberté, a leur dignité et donc a leur humanité. Cette
idée est mieux exprimée par J.-J. Rousseau (1973, p. 67) quand 1l dit :

Renoncer a sa liberté, c’est renoncer a sa qualité d’homme, aux droits
de I'humanité, méme a ses devoirs. Il n'y a nul dédommagement
possible pour quiconque renonce a tout. Une telle renonciation est
incompatible avec la nature de 'homme ; et c’est dter toute moralité a
ses actions que d’Oter toute liberté a sa volonté.

Drailleurs, la liberté constitue 1'essence inaliénable de 'homme.
Si les Etats africains voient I'aide extérieure comme un moyen pour
I'Occident de payer la dette coloniale ou une compensation des crimes
coloniaux causés par I'Occident, ils se sont alors fourvoyés. D’ailleurs,
comme le dit si bien A.-C. Robert (206, pp. 100-101),

La revendication de réparations qui résume une légitime demande de
Jjustice face a un crime surdimensionné, peut se révéler en pratique un
piege pour la conscience et peut-€tre méme un obstacle & une sortie par
le haut d’'une période difficile de I'histoire. En effet, sila réalité du crime
ne doit pas étre niée, ni ses conséquences sous-estimées, la solution du
drame doit étre porteuse de vie et de liberté. Or, les réparations
constituent un piége mortifére qui détourne finalement I'Afrique des
problémes cruciaux auxquels elle est confrontée. Il ne s’agit donc pas
de nier le crime mais de réfléchir aux conséquences qui peuvent en étre
tirées du point de vue de la lutte contre la misére et plus
fondamentalement, de l'affirmation d’'une Afrique libre et autonome.

Lorsque les Africains confient la construction de leur
développement a 1'Occident ou passent par un mimétisme artificiel

136



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

pour le réaliser, ils se mettent dans une attitude qui les déshumanise,
les dépersonnalise, les déresponsabilise. Et cela confirme le titre du
livre d’Axelle Kabou, Et sz ' Afrique refusait le développement 2 Retuser le
développement, c’est refuser d’exister et d’aller de l'avant, c'est
renoncer a son humanité, a sa vie et a sa volonté de puissance, pour
emprunter 'expression de Nietzsche. Cette volonté de dominer, de
s'autodéterminer, d’affirmer son étre, d’étre maitre de soi et de ses
actions est mise en cause dans ce refuse de développement de la part
des Africains. Pourtant, c’est la volonté qui alimente la vie de '’homme.
Sans une volonté affirmée il n’y a plus de vie. C’est la volonté qui fait
I'histoire de I'humanité et qui I'écrit. Le développement de I'Afrique ne
doit pas se faire dans 'ombre de celui de I'Occident. Car, aucun peuple
ne peut se développer par procuration, en jouant «la carte de
I'aliénation génético-culturelle » (A. Kabou, 1991, p. 114). Cette
posture de victime historique, va inciter les intellectuels africains a
tenir des discours africanistes du développement, dans une vision
africaine. Cette vision consiste « a dénoncer l'aide au développement
comme opération machiavélique, un processus sournois de
recolonisation » (A. Kabou, 1991, p.114).

Cette aide de I'Occident, pour le développement africain est, en
eftfet, un cadeau empoisonné, maléfique. Cette aide cache l'intention
hégémonique de I'Occident. Malheureusement, elle se fait avec la
complicité des intellectuels africains, des dirigeants africains. A bien
observer, cette aide, au lieu de concourir au développement des Etats
africains, ne fait que les enliser dans le sous-développement. Cela peut
se comprendre par le fait que cette aide est prioritairement faite pour
I'intérét de 1'Occident. Il sera absurde pour les Africains de penser
qu'un Occident puissant, industrialisé, peut faire passer l'intérét de
I'Afrique avant le sien. Les « Africains devraient [...7] se convaincre
que la conduite de la destinée d’'un continent ne se partage pas avec
I'étranger » (A. Kabou, 1991 ; p. 115). Le développement pour I’ Afrique
n’est pas une co-construction avec I'Occident.

La pensée de Nietzsche (2006, p. 158.) vient a point nommé pour
stimuler une prise de conscience par les Africains. Le philosophe
allemand affirme ceci, « Ou j'ai trouvé vie, 1a jai trouvé volonté de
puissance ; et méme dans le vouloir du servant jai trouvé le vouloir
d’étre maitre. » Cette phrase traduit I'idée que la volonté de puissance et
la vie sont indissociables. Elles sont consubstantielles 'une a I'autre.
Aussi, toute existence, qu'elle soit simple ou complexe, est une

187



DIOMANDE Z. G. Jackie Elise — La déconstruction des disconrs africanistes ...

dynamique continuelle vers l'affirmation de soi et l'accroissement de
ses capacités. C'est le principe moteur de l'évolution et de I'existence.
L’ Africain ne saurait se soustraire de ce principe existentiel qui pousse
a I'affirmation, en demeurant dans une forme d’inertie, d’attentisme et
finalement de soumission perpétuelle.

C’est pourquoi I'Africain doit changer de perspective, se créer
ses propres valeurs. Et cela n’est possible qu’en suivant I'enseignement
de Zarathoustra qui se résume a celui de I'éthique de surhomme. 11 s’agit
du dépassement de 'homme. C’est pour cette raison qu’il dit : « Je vous
enseigne le surhomme. L’homme est quelque chose qui doit étre
surmonté » (I. Nietzsche, 2006, p. 24). Le surhomme chez Nietzsche,
c’est 'homme qui ose prendre des décisions et qui les assume. C'est
I’homme responsable vis-a-vis de ses positions, de ses opinions, qui se
donne ou qui se crée les moyens pour se prendre en charge, sans jamais
confier la réalisation de son bien-étre a quelqu’'un. C'est cet homme que
I'’Africain doit incarner, et non se résigner en acceptant d’occuper la
place du « dernier homme » dans le monde. Car, son continent est le
berceau de 'humanité. Du coup, on peut dire avec Nietzsche (2023, p.
185.) a I'Afrique : « Deviens ce que tu es» ou deviens ce que tu
souhaites étre, parce que pour lui c’est 'homme qui trace son propre
chemin en développant en lui les valeurs telles que : I'abnégation, la
résilience, le dépassement de soi.

Malheureusement, le choix des intellectuels africains a été
d’'opter pour un développement endogeéne rigide sans une possible
ouverture aux autres. Cette philosophie du repli sur soi va accentuer
la marginalisation de I'Afrique.

2. Développement endogéne et marginalisation de I’Afrique

Un développement endogéne conduit a la marginalisation de
I'Afrique, lorsque des tenants d'un développement endogene ont opté
pour une philosophie de l'enfermement. Les intellectuels, acteurs
politiques, leaders d’opinion africains voyant dans lattitude des
Occidentaux un moyen subtil d’une recolonisation de I'’Afrique, vont
opter pour lafricanisation de tous les acquis en Afrique par une
approche unidimensionnelle, qui empéche l'ouverture sur le monde
extérieur. Pour eux, l'Afrique nouvelle, qui veut se libérer
effectivement de I'impérialisme colonial, a besoin d'une idéologie de
I'affranchissement qui assure sa propre cohérence interne face a

I'Occident. 11 est clair que I'objectif des Africains était de réhabiliter
188



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

I'image de leur continent sur I'échiquier mondial. Malheureusement,
ils se sont limités a la sublimation de I'Afrique, sans penser a la
problématique du comment penser le développement endogeéne
africain, en tenant compte des changements intervenus dans le monde
depuis la période des indépendances, et surtout dans leurs Etats.
Heureusement, certains se sont démarqués, tel Kwame Nkrumah.

I1 a produit des réflexions qui prennent en compte le contexte
socio-historique du continent. Il propose aux Africains d’élaborer une
nouvelle idéologie qui fasse la synthese des trois idéologies anciennes
rivales, que sont les valeurs euro chrétiennes, les valeurs islamiques,
les valeurs africaines dans le cadre du consciencisme philosophique. I1
définit le consciencisme comme « [ensemble en terme intellectuel, de
lorganisation des forces qui permettront a la société africaine d’assimiler les
éléments occidentaux, musulmans et européens présents en Afrique de les
transformer de fagon qu’ils s’insérent dans la personnalité africaine » (K.
Nkrumabh, 1976, p. 98). Pour lui, I'idée de I'africanisation participe a la
régression des projets de développement en Afrique.

Drailleurs, en voulant tout africaniser, les Africains, sans le
vouloir, ont proné la philosophie du repli sur soi. Vouloir tout
africaniser, c'est, en fin de compte, mettre I'Afrique en situation
d’isolement, c’est-a-dire a la périphérie du monde, sans aucun contact
avec l'extérieur. Il est impossible, dans le monde des humains, qu'un
peuple pense son devenir sans tenir compte des valeurs des autres. Le
débat qui a eu lieu autour de I'existence ou non d’une philosophie
spécifiquement africaine en est une belle illustration.

Nous avons deux grandes figures des tenants de la contre-
contestation critique : Niamkey Kofti et Olabiyi Babalola Yai. Pour
eux, il convient de fonder la philosophie africaine sur l'oralité, les
contes et les mythes. Car, les traditions africaines ou les savoirs
endogénes africains tiennent leur force de 'oralité et non du systéme
de T'écriture. Ce dernier vient dénaturer les savoirs africains en les
archivant par écrit. C'est dans cette optique que N. Koffi (1985, p. 17)
écrit ceci :

Nous devons rompre la fascination qu'exerce entre nous la pratique
académique de l'histoire de la philosophie. L’histoire africaine a pu
s’écrire en grande partie, grace a la tradition. Pourquoi ne pourrait-on
pas élaborer une tradition philosophique africaine précoloniale en
exploitant la tradition orale ? Il faut apprendre a sortir la philosophie
des textes écrits. Car I'écriture n’est pas le moteur de I'histoire de la

139



DIOMANDE Z. G. Jackie Elise — La déconstruction des disconrs africanistes ...

philosophie, contrairement a ce que pense Hountondji qui disait : « La
philosophie, si 'on admet qu'elle est une histoire plutdt que systéme,
mouvement perpétuel de critique et de contre-critique plutdt
quassurance tranquille, on comprend qu’elle ne puisse s’accomplir
pleinement que dans une civilisation de I'écriture. ». C'est pourquoi,
pour ce philosophe africain, la philosophie africaine ne commence qu’a
partir du moment ot les Africains sortis du moule de 'Ecole Normale
Francaise, qui les a agrégés, se mettent a écrire “leurs mémoires” dans
le double sens de se souvenir et de penser des pensées déja pensées.

Niamkey Kofti dénonce la position de Hountondji sur comment
doit étre la philosophie africaine. Pour Hountondji, la philosophie
africaine doit emprunter la méthodologie développée par les
philosophes occidentaux, pour devenir une vraie philosophie. Elle doit
étre critique. Car, celle développée par Tempels et Kagamé est une
ethnophilosophie. Celle-ci fait la promotion du culte de la différence et
de l'originalité. Cette pensée hountondjienne a été remise en cause par
Niamkey Koffi et Olabiyi Babalola. Pour ces critiques africains,
Hountondji propose a I'Afrique, le culte de l'occidentalisme et de
I'élitisme. Selon eux, il faut faire I'apologie des valeurs culturelles
africaines dans le but de montrer aux Occidentaux que les Africains
sont aussi capables que les Occidentaux, de philosopher ou d’étre des
scientifiques. Il s’agit de chercher a se distinguer de 'autre. Il importe
de dépasser cette époque du culte de la diftérence qui est la preuve de
notre aliénation et qui justifie le ralentissement du développement
africain.

Clest cette logique qui pousse certains chercheurs africains a
vouloir faire leurs recherches uniquement dans le contexte local. Ce
choix les enferme dans le particularisme et les 'empéche de s’élever
vers I'universel. A priori, le fait que le chercheur se penche en priorité
sur des questions qui touchent directement les sociétés africaines, est
un signe de libération du chercheur. Pourtant cette orientation
centripéte de la recherche du sud accentue I'extraversion scientifique.
Car, selon Hountondji (1994, p. 7) :

La vérité est que lafricanisme lui-méme, comme pratique et
idéologie, est encore une invention de I'Europe, et qu’a s’y enfermer,
le chercheur africain accepte en fait de jouer, au regard de la science
européenne, le role subalterne d'un informateur savant. L'intérét
légitime du chercheur du Sud pour son milieu peut ainsi, en devenant
exclusif et mal maitrisé, engendrer des pieges redoutables.
L'obsession de I'immeédiat, la peur de prendre le large, le conduisent

140



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

alors a lenfermement scientifique et l'écartent d'une phase
essentielle du processus d’ensemble du savoir.

Ce que Hountondji reproche a ces penseurs, c’est le manque de
dynamisme observé. Il est clair que toute philosophie prend racine,
absolument, dans sa terre nourriciére, dans les savoirs locaux et le
socle culturel du peuple concerné. Mais, il ne faudrait pas 'enfermer
dans un ghetto culturel, dans le particulier. Car, la véritable
philosophie est ouverture au monde et sur le monde. Elle est une
pensée explicite et non implicite. Hountondji propose que les
intellectuels africains s’approprient ou se réapproprient de maniére
critique la philosophie qui se dégage de leurs traditions, et utiliser les
méthodes de recherches scientifiques qui se font ailleurs. Il faut libérer
la pensée, la science africaine, afin que vienne a I'existence le véritable
développement endogéne. Pour Hountondji, le plus important n’est
pas de célébrer les prouesses de nos ancétres dans les domaines de la
pensée critique et scientifique, mais chercher a penser la pensée de la
globalité, c’est-a -dire a comprendre le monde dans sa totalité, dans
tous ses aspects et de facon interculturelle. Les chercheurs africains ne
devraient pas se laisser prendre dans les piéges culturels, au point
d’oublier le nécessaire, qui est de s’élever vers I'universel.

Pour dire que 'Afrique ne parviendra a sa véritable liberté qu’en
optant pour I'autocritique, pour engager son développement. Pour ce
faire, il convient d’'interroger les savoirs endogénes et les savoir-faire
africains et leur mode d’évolution avec les sciences des laboratoires. Il
ne s’agit plus de priver nos cultures de leur dynamisme, mais de les
mettre en mouvement pour le décollage de notre développement. Ce
quil convient de savoir est que « L’enracinement dans sa propre
culture représente un supplément de valeurs assurant au
développement une histoire propre et un visage particulier et, a
certains égards, servant d’alternative ou de pole de résistance a une
pensée unique et dogmatique » (A. K. Lumembu, 2004, pp. 12-13).

Ce qui importe aujourd’hui, dit Hountondji, c'est de
démarginaliser I’ Afrique dans tous les domaines : intellectuel, culturel,
politique, économique... C'est dans cette perspective que la question
du réle du philosophe africain ou du chercheur africain, d’aujourd hui,
se pose. Hountondji (2004, p. 45.) identifie ce role dans un double
mouvement : « I'appropriation critique de ce quil y a de meilleur dans
la tradition philosophique internationale, d’'une part et d’autre part,
une réappropriation non moins critique et responsable de ce qu'il y a

141



DIOMANDE Z. G. Jackie Elise — La déconstruction des disconrs africanistes ...

de meilleur dans les traditions de pensée africaines. » Il faut faire une
synthése rationnelle des méthodes occidentales et des savoirs
endogénes africains pour le développement du continent africain. Cela
dit, il est plus que nécessaire, pour les Africains, de rejeter
I'enfermement et le confort intellectuel et d’éviter de se complaire dans
cette position. Pour S. Diakité (2016, p. 52) :

L’Afrique ne peut donc sérieusement se tenir dans la complexité du
monde qu’a la condition de ne plus voir son passé comme un roc solide
et fixe qui aurait la valeur d’'un en soi transcendantal et normatif, mais
d’accuetllir le présent comme le lieu ou elle est appelée a examiner sa
liberté, dans l'attention soutenue de la pensée. Il y a donc besoin de
dialogue, d’échange, d’ouverture sur autre chose que I'immédiateté de
notre culture particuliére, de notre horizon habituel, de nos vues.

Le philosophe S. Diakité (2016, p. 22) continue : « Pour
I'Africain-Nouveau, il faut que 'Afrique soit déterminée a maintenir
les relations avec les pays industrialisés, mais ces relations doivent étre
établies sur des bases entiérement nouvelles. »

I1 faut aller apprendre de maniére rationnelle, sans complexe,
chez les Occidentaux, leurs méthodes, leurs mécanismes, leurs
systemes de développement dans tous les domaines: économique,
politique, scientifique et technologique. Il importe, pour nous africains,
de nous réapproprier le secret de I'Occident qui constitue une parfaite
médiation qui nous permettra de nous affirmer et d’'imposer le respect
sur I'échiquier international. C'est ce qui fait dire a J. Ki-Zerbo (1992,
p- 124) que « Dialectiser nos valeurs et nos connaissances
“traditionnelles”, c’est rompre le fétichisme de leur dialectique au
repos, pour engager dans le mouvement de 'histoire des rapports de
production. »

Ainsi, au lieu que ce retour aux sources, ce repli sur soi soit vue
comme le fondement, le socle du développement, Hountondji va plutdt
parler de I'extraversion, qui est la cause du retard de la stagnation des
Etats africains. Alors, il importe de déconstruire toutes ces idéologies
coloniales. Dés lors, comment déconstruire ce complexe d’infériorité
qui fait que toutes nos productions agricoles, culturelles, intellectuelles
solent dirigées, orientées, en priorité vers les besoins de 'Occident ?
Comment mettre fin a l'aide au développement, pour penser et
construire le développement africain qui soit un développement
autocentré et ouvert ?

142



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

3. Pour un développement autocentré et ouvert

Le développement autocentré et ouvert implique la
déconstruction des discours africanistes du développement, élaborés
par les Occidentaux et les intellectuels africains. D’ailleurs, qu’est-ce
que la déconstruction ? La déconstruction est un processus dynamique
ou dialectique, dont la vocation est de créer les conditions de
décolonisation de la mentalité des intellectuels africains en général. Et
surtout, d’accélérer la rupture avec les pratiques néocoloniales qui
freinent ou retardent le développement du continent. Elle s’oppose a
I'absolutisme, au fondamentalisme, au dogmatisme. L’objectif de la
déconstruction est d'interroger les présupposés des discours, des
institutions, des disciplines, non pas pour les réfuter ou les dissoudre,
mais pour défaire les évidences, pour ouvrir les discours afin qu’ils
soient accessibles a tous. Il faut libérer les discours, la pensée selon
Hountondji. La déconstruction est contraire a tout discours fermé ou
mimétisé, qui ne fait que reproduire ce qui est déja la, sans jamais
chercher a inverser les tendances. Déconstruire, en effet, signifie
inventer, créer, innover dans le sens d’améliorer le déja-la.

A ce niveau de notre réflexion, il s'agit de mettre en exergue
certains aspects essentiels du concept de déconstruction cher a P.
Hountondji et ses pairs. Il est surtout question de s’intéresser a I'acte
de déconstruire I'extraversion que subissent les Etats africains, et qui
est au fondement de leur sous-développement. Bien avant, qu’est-ce
que l'extraversion ? Hountondji emploie le terme extraversion, qui
signifie étre tourné vers l'extérieur. L’extérieur, ici, c'est bien
évidemment 1'Occident, encore appelé le Nord. Tout se passe alors,
comme si la fameuse coopération Nord-Sud n’est qu'une subordination
du Sud (les productions africaines) au Nord (les instituts de recherche,
les institutions a l'image du FMI, la Banque mondiale, etc., les
laboratoires de 1'Occident). Nous avons une extraversion a sens
unique : de 'Afrique vers I'Occident. Toutes les productions africaines,
dans les domaines économique, politique et culturel, et surtout
scientifique, sont tournées vers l'extérieur.

S. Amin (1973, p. 173) explique que le mécanisme de
I'extraversion est« la distorsion en direction des activités
exportatrices, décisives, ne procéde pas de I'« insuffisance du marché
intérieur » mais de la supériorité des productivités au centre de tous
les domaines, qui oblige la périphérie a se cantonner dans le role de

143



DIOMANDE Z. G. Jackie Elise — La déconstruction des disconrs africanistes ...

fournisseur complémentaire des produits pour lesquels elle dispose
d’'un avantage naturel : les produits agricoles exotiques et les produits
miniers. »

L’objectif de Hountondji est de trouver des mécanismes pour
une nouvelle stratégie de développement en Afrique. Pour ce faire, il
opte pour une déconstruction légitimée par I'extraversion et ses effets
pervers sur I'économie des Etats africains. Ce qui constitue un obstacle
au développement de I'Afrique. Pour pallier cela, il faut reconfigurer
les formes de coopérations Nord-Sud, pour que lintérieur puisse
déterminer le fonctionnement de l'extérieur, c’est-a-dire que les
dynamiques économiques, politiques, culturelles, ew cognitives ou
scientifiques des Etats africains soient structurées prioritairement par
des intéréts, des logiques ou des besoins locaux, avant de répondre a
ceux de 'extérieur.

Le développement endogéne africain doit étre construit par les
pensées, mises en ceuvre, dirigées, controlées et maitrisées,
principalement, par les intellectuels, les décideurs ou leaders politiques
africains. Ces pensées peuvent et doivent étre en adéquation avec les
aspirations profondes et légitimes des populations africaines d’abord.
Dans ces conditions, les Africains seront eux-mémes les fondateurs ou
les artisans de leur développement, tout en entretenant des échanges
enrichissants avec I'extérieur. Ainsi, le véritable développement n’est
pas fondé sur I'assistance de I'autre ou sur le systéme et la pratique de
l'aide au développement. Cette « aide » n’est pas gratuite. Elle est
remboursable avec des intéréts. Non seulement, elle maintient le
peuple « aidé » dans une dépendance économique, culturelle, politique
et technologique continue, en alourdissant son endettement, mais aussi
cette « aide » est toujours gérée par le pays donateur. Le pays « aidé »
a ainsi les mains liées, car il utilise ces fonds d’aide au développement
selon les régles et la vision imposées du « peuple aidant », dans la
mesure ol ce dernier envoie ses propres experts pour réaliser le projet,
dont les équipements sont achetés par le peuple assisté. Ainsi de fagon
occulte, le pays donateur s'ingére dans la politique interne du pays
«aidé ». Ils font croire & une action humaniste, bienveillante pour
détourner le « peuple aidé » de ses besoins réels et des projets qui
pourraient les sortir de la dépendance. « Ils renforcent donc T'état
d’extraversion de la culture et de I'économie du pays « aidé » et par
conséquent ils se rendent incapables de promouvoir un développement
véritablement endogene » (Joseph Ki-Zerbo, 1992, p. 75).

144



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

C'est dans ce méme élan, que Paulin Hountondji pense que le
développement de I'Afrique ne se réalisera que lorsque les Africains
comprendront, qu’il faut mettre fin a l'extraversion de tout ordre.
Hountondji aborde la question de l'extraversion économique, qu'il
emprunte a Samir Amin, pour déboucher sur Iextraversion
intellectuelle. Cette extraversion économique sous-entend tout
simplement qu’autant I'Occident pense que c’est a partir de l'aide au
développement que I'Afrique peut accéder a un réel développement,
autant les Africains en sont convaincus qu’ils ne peuvent accéder au
développement, a partir de chez eux, que lorsqu’ils se mettront en
étroit rapport avec [I'Occident lui-méme. Ainsi commence
I'extraversion économique. Nous ne produisons plus pour nous-
mémes, mais nous produisons pour 'Occident, pour leurs projets. Nos
matiéres premiéres ne sont pas pour nous, mais destinées a
I'exportation. C'est la théorie de I'extraversion économique développée
par S. Amin (1973, p. 175). Cette extraversion est au fondement de tous
les autres types d’extraversion : intellectuelle, politique et culturelle.

Cela implique la redéfinition d'un nouveau contrat de
développement pour I'Afrique, et qui profiterait aux Africains, sur le
plan national et international. Ces nouvelles stratégies de
développement et ses nouvelles formes de coopération, doivent
prendre en compte les mutations et les transformations de I'économie
mondiale contemporaine et de 'Afrique actuelle. Il est question pour
les Africains de construire une nouvelle formule de développement
pour I'Afrique et par les Africains, qui « doit chercher a concilier les
impératifs de reconstruction du tissu économique et social local,
national ou régional afin d’assurer les conditions d’une insertion
bénéfique dans la vie [des sociétés africaines et celle] de la planéte »
(H. B. Hammouda, 1999, p. 24:2).

Drailleurs, la critique de I'ethnophilosophie, par Hountondji, est
un aspect de cette déconstruction qui prépare a la réappropriation
critique des savoirs africains par les Africains, et qui permette la
reconfiguration des nouvelles conditions d'un dialogue interculturel.
Déconstruire ne s’entend pas comme enfermement sur les sources et
les ressources locales sans aucune ouverture aux autres. Il est clair que
lorsque les Africains osent prendre leur responsabilité vis-a-vis des
systémes et mécanismes coloniaux, 'objectif est de décoloniser les
Africains sur tous les plans : économique, politique, culturel. L'idée de
décolonisation ne signifie pas faire table rase de tous les acquis ou

145



DIOMANDE Z. G. Jackie Elise — La déconstruction des disconrs africanistes ...

emprunts coloniaux. Il est plutét question de construire le
développement endogeéne africain, avec des idées nouvelles éclairées
par les expériences ou connaissances occidentales, dans le but d'une
synthese avec les données d'origine endogéne. Nous évoquons les
connaissances occidentales, car notre analyse implique la
décolonisation. Alors, I'idée de synthése doit étre comprise comme la
recherche d’un plus, d'une nécessité vitale, et surtout du respect de tous
les savoirs qui composent I'humanité. De ce fait, les discours
africanistes doivent étre des discours interculturels, qui classent toutes
les cultures a la méme enseigne. Cela nous conduit a ce qu'on peut
appeler le dialogue interculturel, le brassage culturel. Dialogue
culturel, car aucune culture n’est infaillible. C’est cette conception des
rapports de production qui est au fondement de la modernité négro-
africaine.

Pour Hountondji, 'idée de modernité négro-africaine serait
illusoire si la rationalité lui reste étrangere a tous égards, dans la
mesure ol tout éveil de conscience, tout changement ou toute
révolution fait appel a la critique. C'est dans cette perspective que, pour
Hountondji, la modernité africaine consiste pour les Africains a
reprendre linitiative historique, a réapprendre a se regarder, a
regarder autrui, & construire sa propre dignité, a réhabiliter son
identité qui soit une identité identifiante. C'est-a-dire une identité
africaine qui impose le respect. Cela exige une critique de I'idéologie,
et aussi de ce travestissement de la philosophie ou de la science. Cet
éveil de conscience cherche a rendre possible un regard authentique
sur sol.

Toute la démarche hountondjienne vise une rationnelle et
critique déconstruction. La modernité africaine a construire, selon
Hountondji, fait appel évidemment a un cogito responsable et inventif,
d’'ott son idée de la détermination des conditions de possibilité de la
science en terre africaine. La modernité africaine consiste a rompre
avec les idées préétablies, tel le mythe de I'unanimité primitive. Il s’agit
de décomplexer les Africains, de décoloniser leur mentalité, et de
repenser le discours colonial. Pour leur véritable libération mentale, il
convient pour eux de détruire le systéme de signification que la
rationalité instrumentale a instauré dans leur conscience, afin de les
amener a penser de fagon hétéronome leur devenir.

Pour ce faire, Hountondji (1997, p. 8.) préconise que les
chercheurs africains réfléchissent sur « 'extraversion scientifique que

146



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

connait I'’Afrique, en vue du combat pour la réappropriation, par notre
continent, des conditions scientifiques et techniques de son
développement. » Pour ce combat, il faut la conjugaison des efforts de
tous les chercheurs africains, dans toutes les disciplines, sur les
conditions du recentrage de leurs productions, afin de dynamiser les
savoirs africains. En plus de l'étroite collaboration de tous les
scientifiques africains, il faut I'association des dirigeants africains pour
parvenir a la création de laboratoires et de bibliothéques fournis et de
qualité, pour faciliter la recherche en Afrique. En fait, les productions
africaines sont restées, pendant longtemps, tributaires des laboratoires
et des bibliothéques de I'Occident.

C'est dans cette perspective que S. Amin (1973, p .175) affirme
que : « L’extraversion ne doit pas étre réduite a la prépondérance
quantitative des activités exportatrices dans les économies sous-
développées : avec l'industrialisation par substitution d’'importations,
I'extraversion renouvelle en effet ses formes. » Pour lui, I'extraversion
tue l'économie africaine au profit de lextérieur. Les Africains
produisent pour les besoins des pays du Nord et non pour leur propre
développement. Ce qui est une entrave a la création d’'un marché
intérieur dynamique tout en maintenant les pays sous-développés dans
la dépendance. Il continue en ces termes : « L'extraversion engendre
une distorsion dans l'allocation des ressources qui, jointe a la
dépendance technologique, est a I'origine du sous-emploi grandissant,
quelles que solent les caractéristiques démographiques de
I'urbanisation » S. Amin, (1973, p. 314).

Pour I'économiste africain, pour que I'indépendance économique
des Etats africains devienne une réalité, il faut penser et exiger une
stratégie de développement autocentrée, indépendante. Il est clair, que
Samir Amin est pour un endogénéisme rigide. Selon lui, pour parvenir
a un développement autocentré, les Africains ont pour tiche de rompre
avec les logiques du capitalisme mondial, et de construire un
développement qui soit basé sur les besoins internes. Cependant, il
n'est pas pour une rupture radicale. Il suggére un développement
endogéne qui soit ouvert a I'extérieur. Une ouverture qui soit sélective
et contrdlée par les Etats africains. P. Hountondji (1994, p. 2) lui
emboite le pas, en affirmant que la recherche, en terre africaine, doit
« &tre autocentrée et destinée, d’abord a répondre aux questions posées
par la société africaine elle-méme. »

147



DIOMANDE Z. G. Jackie Elise — La déconstruction des disconrs africanistes ...

Cest I'idée que soutient aussi Joseph Ki-Zerbo, quand il souhaite
que le développement de I’ Afrique soit un développement construit par
les Africains et pour les Africains. Car, selon lui, leur modeéle de
développement les concerne et les cerne. Cela les concerne parce que
c'est leur affaire ; et ils sont cernés parce qu’ils en sont responsables. Il
ne s’agira pas de le confier a quelqu'un d’autre et apres 'accuser. Les
peuples qui le font sont des peuples démissionnaires, incapables de
prendre leur responsabilité. Le développement de I'’Afrique doit étre
endogéne, tout en entretenant des échanges enrichissants avec
d’autres peuples. Cest pourquoi, il martéle qu«il n'y a pas de
développement “clés en mains”. Le seul développement viable et
valable est le développement clé en téte » (J. Ki-Zerbo, 1992, p. 1),
cest-a-dire un développement pensé et construit par et pour les
Africains, qui ne soit pas octroyé par I'extérieur. Il insiste en affirmant
qu’« On ne développe pas, on se développe » (J. Ki-Zerbo, 1992, p. 5).
Cela sous-entend que le développement ne vient pas de l'extérieur,
mais I'on n’obtient le véritable développement qu'en tirant sur soi-
méme les éléments de son propre développement. Pour dire que tous
les pays qui, aujourd’hui, sont développés, ne le sont devenus qu’en
comptant sur leurs propres savoirs endogeénes. Aucun pays ne peut
emprunter le chemin du progres en tendant sa sébile de la main dans
l'attente que l'autre lui octroie son développement. Dans la méme
droite ligne que Hountondji, Joseph Ki-Zerbo est pour I'endogénéité
culturelle, politique et économique. Il est plus que nécessaire de
construire son développement a partir des traditions locales. Mais,
parallélement, il est pour une ouverture critique, réfléchie, qui soit une

« interaction maitrisée » par les Etats africains.

Conclusion

A Tlissue de cette analyse, nous retenons que les discours
africanistes du développement pronés par les Occidentaux et les
Africains n’étaient que des discours liés aux idéologies coloniales. Dans
le sillage de celles-ci, le discours africaniste du développement tenu par
les Occidentaux était basé sur la théorie de 'aide au développement qui
cachait une intention inavouée, celle de recoloniser 1'Afrique, en la
maintenant dans la dépendance permanente. Dés lors, les intellectuels
africains doivent rompre ce systéme pour construire leur propre

développement, qui va puiser sa source dans les savoirs endogénes

148



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

africains. Cependant, ils vont s’y prendre si mal que le modéle de
développement endogéne souhaité va conduire a leur marginalisation,
dans la mesure ot ils ont opté pour un développement fermé, qui est a
I'image d’un culturalisme identitaire étroit, sans aucun contact avec
I'extérieur. Pourtant, un peuple, quelle que soit la richesse de son sol
et de son sous-sol, a besoin de collaborer avec son alter égo, afin de
parfaire sa logique interne. Paulin Hountondji va, alors, déconstruire
cette idéologie en proposant un développement autocentré et ouvert,
qui soit critique, réfléchi et construit par et pour les Africains.

Références bibliographiques

KASANDA LUMEMBU Albert, 2004, « Leurres et lueurs de la
philosophie afiicaine » in Pour une pensée africaine émancipatrice,
Points de vue du Sud, Vol. X (2003)4, Paris, L'Harmattan.

AMIN Samir, 1973, Le développement inégal : essai sur les formes sociales

du capitalisme périphérique, Paris, Editions de Minuit.

DIAKITE Samba, 2016, Révolutions et développement : Pour une
philosophie de Iémergence en Afrique, Québec, Diftérance Pérenne.

HAMMOUDA Hakim Ben, 1999, Pour wun mnouveau contrai de
développement, Partictpation de Samir Amin, Paris, I’'Harmattan.

HOUNTONDIJI Paulin, 1997, Combats pour le sens : un itinéraire africain,
Cotonou, Flamboyant.

HOUNTONDIJI Paulin,1994, Les savoirs endogenes: pistes pour une
recherche, Dakar, CODESRIA.

HOUNTONDIJI Paulin, 2004, « La science comme elle va, le monde
comme il va», in Philosophie, science et éthique, n° 8, Paris,
UNESCO.

KRABOU Axelle, 1991, Et si U'Afrique refusait le développement 2 Paris,
L’Harmattan.

KI-ZERBO Joseph, 1992, La nalte des autres : Pour un développement
endogene en Afrique, Dakar, CODESRIA.

NIAMKEY Koffi, 1985, « Qui sont les philosophes africains ? », Cours
du Département de philosophie, in Textuel, Les polycopiés de la
Saculté des lettres et des sciences humaines, Abidjan, Publication de
la faculté des lettres et des sciences humaines de I'Université
d’Abidjan.

MENDE Tidor, 1972 et 1975, De l’aide a la recolonisation, Seuil, Paris.

149



DIOMANDE Z. G. Jackie Elise — La déconstruction des disconrs africanistes ...

NIETZSCHE Friedrich, 2006, Ainsi parlait Zarathoustra, Trad.
Maurice Gandillac, Paris, Gallimard.

NIETZSCHE Friedrich, 2023, Gai savorr, trad. P. klosowski, Paris,
Gallimard.

NKRUMAH Kwame, 1976, Le consciencisme, traduction revue d’aprés
I'édition anglaise de 1969, par Starr et Mathieu Howlett, Paris,
Présence Africaine.

ROBERT Anne-Cécile, 2006, L’ Afrique au secours de I'Occident, Préface
de Boubacar Boris Diop, Postface de Pierre Kipré, Paris, Ed. De
I'Atelier/ Ed. Ouvriéres.

ROUSSEAU Jean-Jacques, 1896, Du contrat social, édition comprenant
avec le texte définitif, les versions primitives de l'ouvrage
collationnées sur les manuscrits autographes de Geneve et de
Neuchitel, une introduction et des notes par Edmond Dreyfus-
Brisac, Paris, ancienne librairie Germer Bailliére.

TEMPELS Pere Placide, 1979, Philosophie bantu, introduction et
révision de la traduction de A. Rubbens sur le “texte original”
par A. J. Smet, Kinshasa, Limete.

150



