
Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

131 
 

LA DÉCONSTRUCTION DES DISCOURS AFRICANISTES 

DU DÉVELOPPEMENT CHEZ PAULIN HOUNTONDJI 

DIOMANDÉ Zolou Goman Jackie Élise  

Université Peleforo GON COULIBALY - Côte D’Ivoire 

E-mail : elise.jackie@yahoo.fr 

Résumé : Les discours africanistes du développement, élaborés au 

lendemain des indépendances, ne sont pas de nature à satisfaire Paulin 

Hountondji. Il dénonce les discours liés à l’idéologie coloniale. Il les 

soupçonne d’être le reflet des théories du développement de l’Afrique, 

élaborées à partir de l’Occident où transparaît la volonté de maintenir 

les Africains dans la dépendance, à partir de l’aide au développement. 

Cette situation s’apparente à une recolonisation de l’Afrique par 

l’Occident, et qui est dénoncée par des intellectuels, acteurs politiques 

et leaders d’opinion africains, dans le sillage de la revendication des 

souverainetés nationales. Pourtant, si l’objectif visé est de parvenir à 

la réhabilitation de l’Afrique et des Africains sur l’échiquier mondial, il 

n’en demeure pas moins que leur posture tend bien souvent, à 

marginaliser l’Afrique en l’absence d’une claire vision du 

développement endogène. Leur volonté manifeste d’africaniser le 

développement met en avant la philosophie du repli sur soi, qui ne peut 

que conduire à la marginalisation de l’Afrique. C’est pourquoi 

Hountondji s’insurger contre de tels discours. Il plaide en faveur d’un 

discours de rupture, qui prenne en compte la volonté de libérer la 

créativité théorique et pratique des peuples d’Afrique, assurant par la 

même occasion, l’ouverture sur l’extérieur. Il s’agit pour Hountondji 

de déconstruire à la fois, le discours africaniste du développement 

exogène et celui du développement endogène, dans le sens d’un 

développement autocentré et ouvert. 

Mots-clés : déconstruction ; développement autocentré et ouvert ; 

discours africanistes du développement ; marginalisation ; 

recolonisation. 

Abstract : The Africanist development discourses, developed in the 

aftermath of independence, do not satisfy Paulin Hountondji. On the 

one hand, he denounces discourses linked to colonial ideology. He 

suspects them of reflecting theories of Africa’s development 

mailto:elise.jackie@yahoo.fr


DIOMANDÉ Z. G. Jackie Élise – La déconstruction des discours africanistes ... 
_________________________________________________________________ 

132 
 

formulated from the West, where there is a clear intention to keep 

Africans dependent through development aid. This is akin to a 

recolonization of Africa by the West, which is criticized by African 

intellectuals, political actors, and opinion leaders, in line with the 

assertion of national sovereignties. However, if the objective is to 

achieve the rehabilitation of Africa and Africans on the global stage, it 

remains that their stance often tends to marginalize Africa, in the 

absence of a clear vision of endogenous development. Their clear 

desire to ‘Africanize’ development highlights a philosophy of inward-

looking retreat, which can only lead to the marginalization of Africa. 

This is why Hountondji can only protest against such discourses. He 

advocates for a radical discourse that takes into account the desire for 

liberation the theoretical and practical creativity of African peoples, 

while simultaneously ensuring Africanist discourse of exogenous 

development and that of exclusively endogenous development, in the 

sense of a self- centered yet open development. 

Keywords: Deconstruction, self-centered and open development, 

Africanist, development discourse, Marginalization, Recolonization 

Introduction 

Pour P. Hountondji (1997, p. 113), le développement se conçoit 

à travers la pluralité d’opinions critiques, et non dans le « renoncement 

tragique à penser par nous-mêmes et pour nous-mêmes. » Selon lui, le 

développement de l’Afrique doit être un développement autocentré, 

auto-construit, un développement endogène, issu du tréfonds des 

réalités endogènes africaines et ouvert. 

C’est pourquoi à travers sa critique de l’ethnophilosophie, l’on 

observe qu’il déconstruit tous les débats africanistes, surtout ceux du 

mythe de l’unanimité primitive en Afrique et sur la conception du 

Révérend Père Placide Tempels, qui s’est érigé en porte-parole des 

Africains face à ses compatriotes occidentaux. Ainsi, Tempels semble 

apporter son aide pour assoir une philosophie africaine. Cette manière 

sournoise est de faire croire que les Africains sont incapables de 

philosopher et donc qu’ils ont besoin d’un intermédiaire, pour se 

construire une philosophie. Pour Hountondji, l’ethnophilosophie a 

participé à la déchéance intellectuelle et scientifique des Africains et, 

par ricochet au retard de l’Afrique. Elle a détourné les Africains des 

préoccupations essentielles liées au développement endogène de leur 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

133 
 

continent. En effet, elle les a enfermés dans ce qu’on pourrait appeler 

un conformisme dogmatique. Tempels (1979, p. 146.) fait partie des 

africanistes occidentaux qui soutiennent que le développement de 

l’Afrique ne sera possible qu’à partir de l’assistance occidentale, sur le 

plan intellectuel, politique, économique et technologique. Du coup, le 

développement africain sera un développement extraverti, un prêt-à-

porter. Un développement pensé en dehors des réalités africaines. C’est 

ce que J. Ki-Zerbo (1992, p.1) appelle « un développement clé en 

main », construit de l’extérieur, sans tenir compte des aspirations des 

peuples concernés. Cette théorie est remise en cause par les 

intellectuels africains, tels que Joseph Ki-Zerbo, Mende Tidor, qui 

voyaient en ce modèle de développement un moyen subtil de 

recolonisation de l’Afrique. Alors, pour eux, il importe de proposer un 

modèle de développement basé sur la valorisation des savoirs locaux, 

et qui permette la réduction de la dépendance. Cette vision africaine du 

développement contesté par Paulin Hountondji et ses pairs, pourrait 

renforcer la marginalisation de l’Afrique, vis-à-vis de l’extérieur, dans 

la mesure où elle développe une philosophie de l’enfermement 

identitaire, une sorte de développement en vase clos, qui ne permette 

pas aux Africains de s’affirmer. Pourtant, aucun État ne peut se 

développer en vivant en autarcie, à plus forte raison, un continent. 

C’est pourquoi Hountondji (1972, p. 50) s’oppose à l’idéologie 

africaniste du développement « selon laquelle les hommes de science 

africains devraient se pencher uniquement sur les problèmes africains, 

s’interdire de prendre le large, s’enfermer dans une espèce de ghetto 

théorique, et laisser à leurs pairs occidentaux le privilège d’une science 

véritablement universelle ». Il s’agit, pour Hountondji, de déconstruire 

le discours africaniste du développement conçu par les africanistes 

occidentaux et africains, dans la mesure où le vrai développement est 

en même temps autocentré et ouvert aux autres, afin de pouvoir se 

réadapter quotidiennement. C’est un modèle de développement plus 

équilibré et construit par le peuple africain. D’ailleurs, comme le dit J. 

Ki-Zerbo (1992, p. 5), « on ne développe pas, on se développe. ». Ce qui 

signifie que les Africains ne seront véritablement autonomes, maîtres 

de leur propre destin, que lorsqu’ils parviendront à se développer par 

eux-mêmes, à partir de leurs savoirs endogènes. L’objectif de ce travail 

est de montrer que le véritable développement pour l’Afrique est un 

développement endogène, qui est pensé et réalisé par et pour les 

Africains tout en étant connecté aux expériences extérieures. Les 



DIOMANDÉ Z. G. Jackie Élise – La déconstruction des discours africanistes ... 
_________________________________________________________________ 

134 
 

hypothèses de recherche sont les suivantes : la théorie de l’aide au 

développement est une recolonisation postcoloniale de l’Afrique. Le 

culte du repli sur soi à travers l’idée de développement endogène 

conduit accentue la marginalisation des Africains. Le véritable 

développement est autocentré et ouvert. La méthodologie utilisée est 

de type analytico-critque combinant une lecture analytique des 

mécanismes mises en place dans le processus du développement 

africain avec un regard critique inspiré des écrits de Paulin 

Hountondji. 

Le problème que soulève cette analyse est le suivant : La 

déconstruction des discours africanistes du développement aboutit-elle 

au véritable développement de l’Afrique ? cette interrogation suscite 

ces questions secondaires : L’aide au développement prôné par les 

Occidentaux n’est-t-elle pas un nouveau mode de recolonisation de 

l’Afrique ? Cependant, ce type de développement endogène pensé par 

les intellectuels africains ne renforce-t-il pas la marginalisation de 

l’Afrique ? Par ailleurs, un développement à la fois autocentré et ouvert 

n’est-il pas le modèle de développement approprié ? Notre travail est 

déployé respectivement dans trois directions. La première est intitulée 

dans le sillage des idéologies coloniales : de l’aide au développement à la 

recolonisation de l’Afrique ; la seconde, développement endogène et 

marginalisation de l’Afrique, la dernière, Pour un développement autocentré 

et ouvert.  

1. Dans le sillage des idéologies coloniales : de l’aide au 

développement à la recolonisation de l’Afrique  

Les théories du développement sur l’Afrique ont été élaborées à 

partir de l’Occident. Et elles convergent à corroborer, le discours qui 

milite en faveur de l’aide au développement. Il s’agissait pour des pays 

occidentaux industrialisés, d’apporter leurs aides aux pays du Sud pour 

stimuler le développement économique en Afrique. Cette aide se fait 

sous forme de dons et de prêts. Ces pays du Nord ont des motivations 

aussi bien complexes, hégémoniques que généreuses. Ces pays 

occidentaux agissent, en supposant que les pouvoirs publics des États 

africains utilisent les fonds mis à leur disposition, pour l’amélioration 

des conditions de vie de leurs concitoyens et la modernisation de leurs 

États. Cette politique d’assistance des pays du Nord est faite pour leur 

propre profit. Et au fil des décennies, cette assistance ne fait que 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

135 
 

décroître, pendant que l’endettement des pays du Sud à tendance à 

augmenter. Cette politique d’assistance est donc faite pour maintenir 

les Africains dans la domination. Du coup, les États africains se voient 

obligés « d’exporter toujours davantage pour compenser le coût 

croissant de leurs [dettes] » (T. Mende, 1972 et 1975, pp. 6). Ainsi, 

les pays africains sont devenus des prisonniers de cette ‘‘aide’’, qui 

porte un ensemble de contradictions, dans la mesure où le modèle de 

développement exogène que l’Occident propose ou impose à l’Afrique 

est basé sur la logique du marché, des termes de l’échange. 

Ces théories du développement ont été conçues dès, les 

indépendances par une partie de l’Occident, qui pense que les Etats 

africains ne peuvent parvenir au développement, qu’à partir du 

moment où les Occidentaux vont financer tous leurs projets, en leur 

apportant une assistance technique. À partir de cet instant, l’Occident 

envoie ses experts pas seulement pour former les Africains, mais aussi 

pour gérer les finances des pays africains. Cette logique des 

Occidentaux, qui se considèrent comme les bons ‘‘bergers’’ des États 

africains, consiste à infantiliser leur conscience et à saper leur capacité 

à se prendre en charge, depuis l’époque coloniale. 

Cette image, que les Occidentaux se font des pays africains, nous 

renvoie à la théorie du « vendredisme » dont parle A. Kabou. (1991, p. 

55.) Du mot « vendredisme » se dégage le terme vendu, qui fait 

référence à un être aliéné qui a troqué sa liberté. C’est un éternel assisté 

qui refuse l’affranchissement. Celui qui a fait le « vœux de 

dépendance »et qui ne cherchera jamais à s’affranchir de son bourreau. 

Alors, en comparant les Africains à « vendredi », Axelle Kabou montre 

qu’ils refusent le développement par eux-mêmes et pour eux-mêmes, 

dans la mesure où ils sont dépendants de l’Occident sur les plans 

politique, économique, technologique et même culturel. L’Occident 

leur dicte leurs politiques de développement, en orientant souvent 

leurs choix économiques (PAS programmes d’ajustements structurels 

intervenus en Afrique). Dans ces conditions, l’Africain n’agit pas, mais 

il est agi. 

On comprend par-là que sans l’aide occidentale, l’Africain ne 

peut rien. Cette « aide » maintient l’Africain dans une dépendance 

continue et le définit, à la limite, comme un être innocent, qui ne peut 

parvenir à son développement que s’il est épaulé et conduit de bout en 

bout par l’Occident. À partir de cet instant, les intellectuels africains 



DIOMANDÉ Z. G. Jackie Élise – La déconstruction des discours africanistes ... 
_________________________________________________________________ 

136 
 

vont se mettre dans la posture de quelqu’un qui ne peut avoir de 

visibilité, qu’à partir du moment où l’Occident donne sa caution. Ce 

qui montre clairement avec A-C Robert (2006, p. 20) que l’Afrique « 

n’est toujours pas sujet de son destin mais sujet de préoccupation ; elle 

n’existe pas en tant qu’acteur libre du monde mais en tant qu’interprète 

d’une pantomime sinistre conçue par d’autres », c’est-à-dire par 

l’Occident. 

Dès l’instant où les Africains justifient avec rage le sous-

développement de leur continent par des événements historiques, tels 

que la traite négrière, l’esclavage et la colonisation, il revient du coup 

à l’Occident de reconnaitre et corriger sa culpabilité, en apportant son 

aide aux États africains dans leur quête de développement. Pourtant, 

en confiant les clés de leur développement à l’Occident, les États 

africains leur confient dans le même temps leur destin. Ils renoncent 

de ce fait à leur liberté, à leur dignité et donc à leur humanité. Cette 

idée est mieux exprimée par J.-J. Rousseau (1973, p. 67) quand il dit :  

Renoncer à sa liberté, c’est renoncer à sa qualité d’homme, aux droits 
de l’humanité, même à ses devoirs. Il n’y a nul dédommagement 
possible pour quiconque renonce à tout. Une telle renonciation est 
incompatible avec la nature de l’homme ; et c’est ôter toute moralité à 
ses actions que d’ôter toute liberté à sa volonté.  

D’ailleurs, la liberté constitue l’essence inaliénable de l’homme. 

Si les États africains voient l’aide extérieure comme un moyen pour 

l’Occident de payer la dette coloniale ou une compensation des crimes 

coloniaux causés par l’Occident, ils se sont alors fourvoyés. D’ailleurs, 

comme le dit si bien A.-C. Robert (206, pp. 100-101),  

La revendication de réparations qui résume une légitime demande de 
justice face à un crime surdimensionné, peut se révéler en pratique un 
piège pour la conscience et peut-être même un obstacle à une sortie par 
le haut d’une période difficile de l’histoire. En effet, si la réalité du crime 
ne doit pas être niée, ni ses conséquences sous-estimées, la solution du 
drame doit être porteuse de vie et de liberté. Or, les réparations 
constituent un piège mortifère qui détourne finalement l’Afrique des 
problèmes cruciaux auxquels elle est confrontée. Il ne s’agit donc pas 
de nier le crime mais de réfléchir aux conséquences qui peuvent en être 
tirées du point de vue de la lutte contre la misère et plus 
fondamentalement, de l’affirmation d’une Afrique libre et autonome. 

Lorsque les Africains confient la construction de leur 

développement à l’Occident ou passent par un mimétisme artificiel 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

137 
 

pour le réaliser, ils se mettent dans une attitude qui les déshumanise, 

les dépersonnalise, les déresponsabilise. Et cela confirme le titre du 

livre d’Axelle Kabou, Et si l’Afrique refusait le développement ? Refuser le 

développement, c’est refuser d’exister et d’aller de l’avant, c’est 

renoncer à son humanité, à sa vie et à sa volonté de puissance, pour 

emprunter l’expression de Nietzsche. Cette volonté de dominer, de 

s’autodéterminer, d’affirmer son être, d’être maître de soi et de ses 

actions est mise en cause dans ce refuse de développement de la part 

des Africains. Pourtant, c’est la volonté qui alimente la vie de l’homme. 

Sans une volonté affirmée il n’y a plus de vie. C’est la volonté qui fait 

l’histoire de l’humanité et qui l’écrit. Le développement de l’Afrique ne 

doit pas se faire dans l’ombre de celui de l’Occident. Car, aucun peuple 

ne peut se développer par procuration, en jouant « la carte de 

l’aliénation génético-culturelle » (A. Kabou, 1991, p. 114). Cette 

posture de victime historique, va inciter les intellectuels africains à 

tenir des discours africanistes du développement, dans une vision 

africaine. Cette vision consiste « à dénoncer l’aide au développement 

comme opération machiavélique, un processus sournois de 

recolonisation » (A. Kabou, 1991, p.114). 

Cette aide de l’Occident, pour le développement africain est, en 

effet, un cadeau empoisonné, maléfique. Cette aide cache l’intention 

hégémonique de l’Occident. Malheureusement, elle se fait avec la 

complicité des intellectuels africains, des dirigeants africains. À bien 

observer, cette aide, au lieu de concourir au développement des États 

africains, ne fait que les enliser dans le sous-développement. Cela peut 

se comprendre par le fait que cette aide est prioritairement faite pour 

l’intérêt de l’Occident. Il sera absurde pour les Africains de penser 

qu’un Occident puissant, industrialisé, peut faire passer l’intérêt de 

l’Afrique avant le sien. Les « Africains devraient […] se convaincre 

que la conduite de la destinée d’un continent ne se partage pas avec 

l’étranger » (A. Kabou, 1991 ; p. 115). Le développement pour l’Afrique 

n’est pas une co-construction avec l’Occident. 

La pensée de Nietzsche (2006, p. 158.) vient à point nommé pour 

stimuler une prise de conscience par les Africains. Le philosophe 

allemand affirme ceci, « Où j’ai trouvé vie, là j’ai trouvé volonté de 

puissance ; et même dans le vouloir du servant j’ai trouvé le vouloir 

d’être maître. » Cette phrase traduit l’idée que la volonté de puissance et 

la vie sont indissociables. Elles sont consubstantielles l’une à l’autre. 

Aussi, toute existence, qu’elle soit simple ou complexe, est une 



DIOMANDÉ Z. G. Jackie Élise – La déconstruction des discours africanistes ... 
_________________________________________________________________ 

138 
 

dynamique continuelle vers l'affirmation de soi et l'accroissement de 

ses capacités. C'est le principe moteur de l'évolution et de l'existence. 

L’Africain ne saurait se soustraire de ce principe existentiel qui pousse 

à l’affirmation, en demeurant dans une forme d’inertie, d’attentisme et 

finalement de soumission perpétuelle. 

C’est pourquoi l’Africain doit changer de perspective, se créer 

ses propres valeurs. Et cela n’est possible qu’en suivant l’enseignement 

de Zarathoustra qui se résume à celui de l’éthique de surhomme. Il s’agit 

du dépassement de l’homme. C’est pour cette raison qu’il dit : « Je vous 

enseigne le surhomme. L’homme est quelque chose qui doit être 

surmonté » (F. Nietzsche, 2006, p. 24). Le surhomme chez Nietzsche, 

c’est l’homme qui ose prendre des décisions et qui les assume. C’est 

l’homme responsable vis-à-vis de ses positions, de ses opinions, qui se 

donne ou qui se crée les moyens pour se prendre en charge, sans jamais 

confier la réalisation de son bien-être à quelqu’un. C’est cet homme que 

l’Africain doit incarner, et non se résigner en acceptant d’occuper la 

place du « dernier homme » dans le monde. Car, son continent est le 

berceau de l’humanité. Du coup, on peut dire avec Nietzsche (2023, p. 

185.) à l’Afrique : « Deviens ce que tu es » ou deviens ce que tu 

souhaites être, parce que pour lui c’est l’homme qui trace son propre 

chemin en développant en lui les valeurs telles que : l’abnégation, la 

résilience, le dépassement de soi. 

Malheureusement, le choix des intellectuels africains a été 

d’opter pour un développement endogène rigide sans une possible 

ouverture aux autres. Cette philosophie du repli sur soi va accentuer 

la marginalisation de l’Afrique. 

2. Développement endogène et marginalisation de l’Afrique 

Un développement endogène conduit à la marginalisation de 

l’Afrique, lorsque des tenants d'un développement endogène ont opté 

pour une philosophie de l’enfermement. Les intellectuels, acteurs 

politiques, leaders d’opinion africains voyant dans l’attitude des 

Occidentaux un moyen subtil d’une recolonisation de l’Afrique, vont 

opter pour l’africanisation de tous les acquis en Afrique par une 

approche unidimensionnelle, qui empêche l’ouverture sur le monde 

extérieur. Pour eux, l’Afrique nouvelle, qui veut se libérer 

effectivement de l’impérialisme colonial, a besoin d’une idéologie de 

l’affranchissement qui assure sa propre cohérence interne face à 

l’Occident. Il est clair que l’objectif des Africains était de réhabiliter 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

139 
 

l’image de leur continent sur l’échiquier mondial. Malheureusement, 

ils se sont limités à la sublimation de l’Afrique, sans penser à la 

problématique du comment penser le développement endogène 

africain, en tenant compte des changements intervenus dans le monde 

depuis la période des indépendances, et surtout dans leurs États. 

Heureusement, certains se sont démarqués, tel Kwame Nkrumah. 

Il a produit des réflexions qui prennent en compte le contexte 

socio-historique du continent. Il propose aux Africains d’élaborer une 

nouvelle idéologie qui fasse la synthèse des trois idéologies anciennes 

rivales, que sont les valeurs euro chrétiennes, les valeurs islamiques, 

les valeurs africaines dans le cadre du consciencisme philosophique. Il 

définit le consciencisme comme « l’ensemble en terme intellectuel, de 

l’organisation des forces qui permettront à la société africaine d’assimiler les 

éléments occidentaux, musulmans et européens présents en Afrique de les 

transformer de façon qu’ils s’insèrent dans la personnalité africaine » (K. 

Nkrumah, 1976, p. 98). Pour lui, l’idée de l’africanisation participe à la 

régression des projets de développement en Afrique. 

D’ailleurs, en voulant tout africaniser, les Africains, sans le 

vouloir, ont prôné la philosophie du repli sur soi. Vouloir tout 

africaniser, c'est, en fin de compte, mettre l’Afrique en situation 

d’isolement, c’est-à-dire à la périphérie du monde, sans aucun contact 

avec l'extérieur. Il est impossible, dans le monde des humains, qu’un 

peuple pense son devenir sans tenir compte des valeurs des autres. Le 

débat qui a eu lieu autour de l’existence ou non d’une philosophie 

spécifiquement africaine en est une belle illustration. 

Nous avons deux grandes figures des tenants de la contre-

contestation critique : Niamkey Koffi et Olabiyi Babalola Yai. Pour 

eux, il convient de fonder la philosophie africaine sur l’oralité, les 

contes et les mythes. Car, les traditions africaines ou les savoirs 

endogènes africains tiennent leur force de l’oralité et non du système 

de l’écriture. Ce dernier vient dénaturer les savoirs africains en les 

archivant par écrit. C’est dans cette optique que N. Koffi (1985, p. 17) 

écrit ceci :  

Nous devons rompre la fascination qu’exerce entre nous la pratique 
académique de l’histoire de la philosophie. L’histoire africaine a pu 
s’écrire en grande partie, grâce à la tradition. Pourquoi ne pourrait-on 
pas élaborer une tradition philosophique africaine précoloniale en 
exploitant la tradition orale ? Il faut apprendre à sortir la philosophie 
des textes écrits. Car l’écriture n’est pas le moteur de l’histoire de la 



DIOMANDÉ Z. G. Jackie Élise – La déconstruction des discours africanistes ... 
_________________________________________________________________ 

140 
 

philosophie, contrairement à ce que pense Hountondji qui disait : « La 
philosophie, si l’on admet qu’elle est une histoire plutôt que système, 
mouvement perpétuel de critique et de contre-critique plutôt 
qu’assurance tranquille, on comprend qu’elle ne puisse s’accomplir 
pleinement que dans une civilisation de l’écriture. ». C’est pourquoi, 
pour ce philosophe africain, la philosophie africaine ne commence qu’à 
partir du moment où les Africains sortis du moule de l’École Normale 
Française, qui les a agrégés, se mettent à écrire ‘‘leurs mémoires’’ dans 
le double sens de se souvenir et de penser des pensées déjà pensées. 

Niamkey Koffi dénonce la position de Hountondji sur comment 

doit être la philosophie africaine. Pour Hountondji, la philosophie 

africaine doit emprunter la méthodologie développée par les 

philosophes occidentaux, pour devenir une vraie philosophie. Elle doit 

être critique. Car, celle développée par Tempels et Kagamé est une 

ethnophilosophie. Celle-ci fait la promotion du culte de la différence et 

de l’originalité. Cette pensée hountondjienne a été remise en cause par 

Niamkey Koffi et Olabiyi Babalola. Pour ces critiques africains, 

Hountondji propose à l’Afrique, le culte de l’occidentalisme et de 

l’élitisme. Selon eux, il faut faire l’apologie des valeurs culturelles 

africaines dans le but de montrer aux Occidentaux que les Africains 

sont aussi capables que les Occidentaux, de philosopher ou d’être des 

scientifiques. Il s’agit de chercher à se distinguer de l’autre. Il importe 

de dépasser cette époque du culte de la différence qui est la preuve de 

notre aliénation et qui justifie le ralentissement du développement 

africain. 

C’est cette logique qui pousse certains chercheurs africains à 

vouloir faire leurs recherches uniquement dans le contexte local. Ce 

choix les enferme dans le particularisme et les l’empêche de s’élever 

vers l’universel. À priori, le fait que le chercheur se penche en priorité 

sur des questions qui touchent directement les sociétés africaines, est 

un signe de libération du chercheur. Pourtant cette orientation 

centripète de la recherche du sud accentue l’extraversion scientifique. 

Car, selon Hountondji (1994, p. 7) :  

La vérité est que l’africanisme lui-même, comme pratique et 
idéologie, est encore une invention de l’Europe, et qu’à s’y enfermer, 
le chercheur africain accepte en fait de jouer, au regard de la science 
européenne, le rôle subalterne d’un informateur savant. L’intérêt 
légitime du chercheur du Sud pour son milieu peut ainsi, en devenant 
exclusif et mal maîtrisé, engendrer des pièges redoutables. 
L’obsession de l’immédiat, la peur de prendre le large, le conduisent 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

141 
 

alors à l’enfermement scientifique et l’écartent d’une phase 
essentielle du processus d’ensemble du savoir.  

Ce que Hountondji reproche à ces penseurs, c’est le manque de 

dynamisme observé. Il est clair que toute philosophie prend racine, 

absolument, dans sa terre nourricière, dans les savoirs locaux et le 

socle culturel du peuple concerné. Mais, il ne faudrait pas l’enfermer 

dans un ghetto culturel, dans le particulier. Car, la véritable 

philosophie est ouverture au monde et sur le monde. Elle est une 

pensée explicite et non implicite. Hountondji propose que les 

intellectuels africains s’approprient ou se réapproprient de manière 

critique la philosophie qui se dégage de leurs traditions, et utiliser les 

méthodes de recherches scientifiques qui se font ailleurs. Il faut libérer 

la pensée, la science africaine, afin que vienne à l’existence le véritable 

développement endogène. Pour Hountondji, le plus important n’est 

pas de célébrer les prouesses de nos ancêtres dans les domaines de la 

pensée critique et scientifique, mais chercher à penser la pensée de la 

globalité, c‘est-à -dire à comprendre le monde dans sa totalité, dans 

tous ses aspects et de façon interculturelle. Les chercheurs africains ne 

devraient pas se laisser prendre dans les pièges culturels, au point 

d’oublier le nécessaire, qui est de s’élever vers l’universel.  

Pour dire que l’Afrique ne parviendra à sa véritable liberté qu’en 

optant pour l’autocritique, pour engager son développement. Pour ce 

faire, il convient d’interroger les savoirs endogènes et les savoir-faire 

africains et leur mode d’évolution avec les sciences des laboratoires. Il 

ne s’agit plus de priver nos cultures de leur dynamisme, mais de les 

mettre en mouvement pour le décollage de notre développement. Ce 

qu’il convient de savoir est que « L’enracinement dans sa propre 

culture représente un supplément de valeurs assurant au 

développement une histoire propre et un visage particulier et, à 

certains égards, servant d’alternative ou de pôle de résistance à une 

pensée unique et dogmatique » (A. K. Lumembu, 2004, pp. 12-13). 

Ce qui importe aujourd’hui, dit Hountondji, c’est de 

démarginaliser l’Afrique dans tous les domaines : intellectuel, culturel, 

politique, économique… C’est dans cette perspective que la question 

du rôle du philosophe africain ou du chercheur africain, d’aujourd’hui, 

se pose. Hountondji (2004, p. 45.) identifie ce rôle dans un double 

mouvement : « l’appropriation critique de ce qu’il y a de meilleur dans 

la tradition philosophique internationale, d’une part et d’autre part, 

une réappropriation non moins critique et responsable de ce qu’il y a 



DIOMANDÉ Z. G. Jackie Élise – La déconstruction des discours africanistes ... 
_________________________________________________________________ 

142 
 

de meilleur dans les traditions de pensée africaines. » Il faut faire une 

synthèse rationnelle des méthodes occidentales et des savoirs 

endogènes africains pour le développement du continent africain. Cela 

dit, il est plus que nécessaire, pour les Africains, de rejeter 

l’enfermement et le confort intellectuel et d’éviter de se complaire dans 

cette position. Pour S. Diakité (2016, p. 52) :  

L’Afrique ne peut donc sérieusement se tenir dans la complexité du 
monde qu’à la condition de ne plus voir son passé comme un roc solide 
et fixe qui aurait la valeur d’un en soi transcendantal et normatif, mais 
d’accueillir le présent comme le lieu où elle est appelée à examiner sa 
liberté, dans l’attention soutenue de la pensée. Il y a donc besoin de 
dialogue, d’échange, d’ouverture sur autre chose que l’immédiateté de 
notre culture particulière, de notre horizon habituel, de nos vues.  

Le philosophe S. Diakité (2016, p. 22) continue : « Pour 

l’Africain-Nouveau, il faut que l’Afrique soit déterminée à maintenir 

les relations avec les pays industrialisés, mais ces relations doivent être 

établies sur des bases entièrement nouvelles. » 

Il faut aller apprendre de manière rationnelle, sans complexe, 

chez les Occidentaux, leurs méthodes, leurs mécanismes, leurs 

systèmes de développement dans tous les domaines : économique, 

politique, scientifique et technologique. Il importe, pour nous africains, 

de nous réapproprier le secret de l’Occident qui constitue une parfaite 

médiation qui nous permettra de nous affirmer et d’imposer le respect 

sur l’échiquier international. C’est ce qui fait dire à J. Ki-Zerbo (1992, 

p. 124) que « Dialectiser nos valeurs et nos connaissances 

“traditionnelles”, c’est rompre le fétichisme de leur dialectique au 

repos, pour engager dans le mouvement de l’histoire des rapports de 

production. » 

Ainsi, au lieu que ce retour aux sources, ce repli sur soi soit vue 

comme le fondement, le socle du développement, Hountondji va plutôt 

parler de l’extraversion, qui est la cause du retard de la stagnation des 

États africains. Alors, il importe de déconstruire toutes ces idéologies 

coloniales. Dès lors, comment déconstruire ce complexe d’infériorité 

qui fait que toutes nos productions agricoles, culturelles, intellectuelles 

soient dirigées, orientées, en priorité vers les besoins de l’Occident ? 

Comment mettre fin à l’aide au développement, pour penser et 

construire le développement africain qui soit un développement 

autocentré et ouvert ? 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

143 
 

3. Pour un développement autocentré et ouvert 

Le développement autocentré et ouvert implique la 

déconstruction des discours africanistes du développement, élaborés 

par les Occidentaux et les intellectuels africains. D’ailleurs, qu’est-ce 

que la déconstruction ? La déconstruction est un processus dynamique 

ou dialectique, dont la vocation est de créer les conditions de 

décolonisation de la mentalité des intellectuels africains en général. Et 

surtout, d’accélérer la rupture avec les pratiques néocoloniales qui 

freinent ou retardent le développement du continent. Elle s’oppose à 

l’absolutisme, au fondamentalisme, au dogmatisme. L’objectif de la 

déconstruction est d’interroger les présupposés des discours, des 

institutions, des disciplines, non pas pour les réfuter ou les dissoudre, 

mais pour défaire les évidences, pour ouvrir les discours afin qu’ils 

soient accessibles à tous. Il faut libérer les discours, la pensée selon 

Hountondji. La déconstruction est contraire à tout discours fermé ou 

mimétisé, qui ne fait que reproduire ce qui est déjà là, sans jamais 

chercher à inverser les tendances. Déconstruire, en effet, signifie 

inventer, créer, innover dans le sens d’améliorer le déjà-là. 

À ce niveau de notre réflexion, il s’agit de mettre en exergue 

certains aspects essentiels du concept de déconstruction cher à P. 

Hountondji et ses pairs. Il est surtout question de s’intéresser à l’acte 

de déconstruire l’extraversion que subissent les États africains, et qui 

est au fondement de leur sous-développement. Bien avant, qu’est-ce 

que l’extraversion ? Hountondji emploie le terme extraversion, qui 

signifie être tourné vers l’extérieur. L’extérieur, ici, c’est bien 

évidemment l’Occident, encore appelé le Nord. Tout se passe alors, 

comme si la fameuse coopération Nord-Sud n’est qu’une subordination 

du Sud (les productions africaines) au Nord (les instituts de recherche, 

les institutions à l’image du FMI, la Banque mondiale, etc., les 

laboratoires de l’Occident). Nous avons une extraversion à sens 

unique : de l’Afrique vers l’Occident. Toutes les productions africaines, 

dans les domaines économique, politique et culturel, et surtout 

scientifique, sont tournées vers l’extérieur. 

S. Amin (1973, p. 173) explique que le mécanisme de 

l’extraversion est « la distorsion en direction des activités 

exportatrices, décisives, ne procède pas de l’« insuffisance du marché 

intérieur » mais de la supériorité des productivités au centre de tous 

les domaines, qui oblige la périphérie à se cantonner dans le rôle de 



DIOMANDÉ Z. G. Jackie Élise – La déconstruction des discours africanistes ... 
_________________________________________________________________ 

144 
 

fournisseur complémentaire des produits pour lesquels elle dispose 

d’un avantage naturel : les produits agricoles exotiques et les produits 

miniers. » 

L’objectif de Hountondji est de trouver des mécanismes pour 

une nouvelle stratégie de développement en Afrique. Pour ce faire, il 

opte pour une déconstruction légitimée par l’extraversion et ses effets 

pervers sur l’économie des États africains. Ce qui constitue un obstacle 

au développement de l’Afrique. Pour pallier cela, il faut reconfigurer 

les formes de coopérations Nord-Sud, pour que l’intérieur puisse 

déterminer le fonctionnement de l’extérieur, c’est-à-dire que les 

dynamiques économiques, politiques, culturelles, ou cognitives ou 

scientifiques des États africains soient structurées prioritairement par 

des intérêts, des logiques ou des besoins locaux, avant de répondre à 

ceux de l’extérieur.  

Le développement endogène africain doit être construit par les 

pensées, mises en œuvre, dirigées, contrôlées et maitrisées, 

principalement, par les intellectuels, les décideurs ou leaders politiques 

africains. Ces pensées peuvent et doivent être en adéquation avec les 

aspirations profondes et légitimes des populations africaines d’abord. 

Dans ces conditions, les Africains seront eux-mêmes les fondateurs ou 

les artisans de leur développement, tout en entretenant des échanges 

enrichissants avec l’extérieur. Ainsi, le véritable développement n’est 

pas fondé sur l’assistance de l’autre ou sur le système et la pratique de 

l’aide au développement. Cette « aide » n’est pas gratuite. Elle est 

remboursable avec des intérêts. Non seulement, elle maintient le 

peuple « aidé » dans une dépendance économique, culturelle, politique 

et technologique continue, en alourdissant son endettement, mais aussi 

cette « aide » est toujours gérée par le pays donateur. Le pays « aidé » 

a ainsi les mains liées, car il utilise ces fonds d’aide au développement 

selon les règles et la vision imposées du « peuple aidant », dans la 

mesure où ce dernier envoie ses propres experts pour réaliser le projet, 

dont les équipements sont achetés par le peuple assisté. Ainsi de façon 

occulte, le pays donateur s’ingère dans la politique interne du pays 

« aidé ». Ils font croire à une action humaniste, bienveillante pour 

détourner le « peuple aidé » de ses besoins réels et des projets qui 

pourraient les sortir de la dépendance. « Ils renforcent donc l’état 

d’extraversion de la culture et de l’économie du pays « aidé » et par 

conséquent ils se rendent incapables de promouvoir un développement 

véritablement endogène » (Joseph Ki-Zerbo, 1992, p. 75). 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

145 
 

C’est dans ce même élan, que Paulin Hountondji pense que le 

développement de l’Afrique ne se réalisera que lorsque les Africains 

comprendront, qu’il faut mettre fin à l’extraversion de tout ordre. 

Hountondji aborde la question de l’extraversion économique, qu’il 

emprunte à Samir Amin, pour déboucher sur l’extraversion 

intellectuelle. Cette extraversion économique sous-entend tout 

simplement qu’autant l’Occident pense que c’est à partir de l’aide au 

développement que l’Afrique peut accéder à un réel développement, 

autant les Africains en sont convaincus qu’ils ne peuvent accéder au 

développement, à partir de chez eux, que lorsqu’ils se mettront en 

étroit rapport avec l’Occident lui-même. Ainsi commence 

l’extraversion économique. Nous ne produisons plus pour nous-

mêmes, mais nous produisons pour l’Occident, pour leurs projets. Nos 

matières premières ne sont pas pour nous, mais destinées à 

l’exportation. C’est la théorie de l’extraversion économique développée 

par S. Amin (1973, p. 175). Cette extraversion est au fondement de tous 

les autres types d’extraversion : intellectuelle, politique et culturelle. 

Cela implique la redéfinition d’un nouveau contrat de 

développement pour l’Afrique, et qui profiterait aux Africains, sur le 

plan national et international. Ces nouvelles stratégies de 

développement et ses nouvelles formes de coopération, doivent 

prendre en compte les mutations et les transformations de l’économie 

mondiale contemporaine et de l’Afrique actuelle. Il est question pour 

les Africains de construire une nouvelle formule de développement 

pour l’Afrique et par les Africains, qui « doit chercher à concilier les 

impératifs de reconstruction du tissu économique et social local, 

national ou régional afin d’assurer les conditions d’une insertion 

bénéfique dans la vie [des sociétés africaines et celle] de la planète » 

(H. B. Hammouda, 1999, p. 242). 

D’ailleurs, la critique de l’ethnophilosophie, par Hountondji, est 

un aspect de cette déconstruction qui prépare à la réappropriation 

critique des savoirs africains par les Africains, et qui permette la 

reconfiguration des nouvelles conditions d’un dialogue interculturel. 

Déconstruire ne s’entend pas comme enfermement sur les sources et 

les ressources locales sans aucune ouverture aux autres. Il est clair que 

lorsque les Africains osent prendre leur responsabilité vis-à-vis des 

systèmes et mécanismes coloniaux, l’objectif est de décoloniser les 

Africains sur tous les plans : économique, politique, culturel. L’idée de 

décolonisation ne signifie pas faire table rase de tous les acquis ou 



DIOMANDÉ Z. G. Jackie Élise – La déconstruction des discours africanistes ... 
_________________________________________________________________ 

146 
 

emprunts coloniaux. Il est plutôt question de construire le 

développement endogène africain, avec des idées nouvelles éclairées 

par les expériences ou connaissances occidentales, dans le but d’une 

synthèse avec les données d’origine endogène. Nous évoquons les 

connaissances occidentales, car notre analyse implique la 

décolonisation. Alors, l’idée de synthèse doit être comprise comme la 

recherche d’un plus, d’une nécessité vitale, et surtout du respect de tous 

les savoirs qui composent l’humanité. De ce fait, les discours 

africanistes doivent être des discours interculturels, qui classent toutes 

les cultures à la même enseigne. Cela nous conduit à ce qu’on peut 

appeler le dialogue interculturel, le brassage culturel. Dialogue 

culturel, car aucune culture n’est infaillible. C’est cette conception des 

rapports de production qui est au fondement de la modernité négro-

africaine. 

Pour Hountondji, l’idée de modernité négro-africaine serait 

illusoire si la rationalité lui reste étrangère à tous égards, dans la 

mesure où tout éveil de conscience, tout changement ou toute 

révolution fait appel à la critique. C’est dans cette perspective que, pour 

Hountondji, la modernité africaine consiste pour les Africains à 

reprendre l’initiative historique, à réapprendre à se regarder, à 

regarder autrui, à construire sa propre dignité, à réhabiliter son 

identité qui soit une identité identifiante. C’est-à-dire une identité 

africaine qui impose le respect. Cela exige une critique de l’idéologie, 

et aussi de ce travestissement de la philosophie ou de la science. Cet 

éveil de conscience cherche à rendre possible un regard authentique 

sur soi. 

Toute la démarche hountondjienne vise une rationnelle et 

critique déconstruction. La modernité africaine à construire, selon 

Hountondji, fait appel évidemment à un cogito responsable et inventif, 

d’où son idée de la détermination des conditions de possibilité de la 

science en terre africaine. La modernité africaine consiste à rompre 

avec les idées préétablies, tel le mythe de l’unanimité primitive. Il s’agit 

de décomplexer les Africains, de décoloniser leur mentalité, et de 

repenser le discours colonial. Pour leur véritable libération mentale, il 

convient pour eux de détruire le système de signification que la 

rationalité instrumentale a instauré dans leur conscience, afin de les 

amener à penser de façon hétéronome leur devenir. 

Pour ce faire, Hountondji (1997, p. 8.) préconise que les 

chercheurs africains réfléchissent sur « l’extraversion scientifique que 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

147 
 

connaît l’Afrique, en vue du combat pour la réappropriation, par notre 

continent, des conditions scientifiques et techniques de son 

développement. » Pour ce combat, il faut la conjugaison des efforts de 

tous les chercheurs africains, dans toutes les disciplines, sur les 

conditions du recentrage de leurs productions, afin de dynamiser les 

savoirs africains. En plus de l’étroite collaboration de tous les 

scientifiques africains, il faut l’association des dirigeants africains pour 

parvenir à la création de laboratoires et de bibliothèques fournis et de 

qualité, pour faciliter la recherche en Afrique. En fait, les productions 

africaines sont restées, pendant longtemps, tributaires des laboratoires 

et des bibliothèques de l’Occident. 

C’est dans cette perspective que S. Amin (1973, p .175) affirme 

que : « L’extraversion ne doit pas être réduite à la prépondérance 

quantitative des activités exportatrices dans les économies sous-

développées : avec l’industrialisation par substitution d’importations, 

l’extraversion renouvelle en effet ses formes. » Pour lui, l’extraversion 

tue l’économie africaine au profit de l’extérieur. Les Africains 

produisent pour les besoins des pays du Nord et non pour leur propre 

développement. Ce qui est une entrave à la création d’un marché 

intérieur dynamique tout en maintenant les pays sous-développés dans 

la dépendance.  Il continue en ces termes : « L’extraversion engendre 

une distorsion dans l’allocation des ressources qui, jointe à la 

dépendance technologique, est à l’origine du sous-emploi grandissant, 

quelles que soient les caractéristiques démographiques de 

l’urbanisation » S. Amin, (1973, p. 314). 

Pour l’économiste africain, pour que l’indépendance économique 

des États africains devienne une réalité, il faut penser et exiger une 

stratégie de développement autocentrée, indépendante. Il est clair, que 

Samir Amin est pour un endogénéisme rigide. Selon lui, pour parvenir 

à un développement autocentré, les Africains ont pour tâche de rompre 

avec les logiques du capitalisme mondial, et de construire un 

développement qui soit basé sur les besoins internes. Cependant, il 

n’est pas pour une rupture radicale. Il suggère un développement 

endogène qui soit ouvert à l’extérieur. Une ouverture qui soit sélective 

et contrôlée par les États africains. P. Hountondji (1994, p. 2) lui 

emboite le pas, en affirmant que la recherche, en terre africaine, doit 

« être autocentrée et destinée, d’abord à répondre aux questions posées 

par la société africaine elle-même. » 



DIOMANDÉ Z. G. Jackie Élise – La déconstruction des discours africanistes ... 
_________________________________________________________________ 

148 
 

C’est l’idée que soutient aussi Joseph Ki-Zerbo, quand il souhaite 

que le développement de l’Afrique soit un développement construit par 

les Africains et pour les Africains. Car, selon lui, leur modèle de 

développement les concerne et les cerne. Cela les concerne parce que 

c’est leur affaire ; et ils sont cernés parce qu’ils en sont responsables. Il 

ne s’agira pas de le confier à quelqu’un d’autre et après l’accuser. Les 

peuples qui le font sont des peuples démissionnaires, incapables de 

prendre leur responsabilité. Le développement de l’Afrique doit être 

endogène, tout en entretenant des échanges enrichissants avec 

d’autres peuples. C’est pourquoi, il martèle qu’« il n’y a pas de 

développement ‘‘clés en mains’’. Le seul développement viable et 

valable est le développement clé en tête » (J. Ki-Zerbo, 1992, p. 1), 

c’est-à-dire un développement pensé et construit par et pour les 

Africains, qui ne soit pas octroyé par l’extérieur. Il insiste en affirmant 

qu’« On ne développe pas, on se développe » (J. Ki-Zerbo, 1992, p. 5). 

Cela sous-entend que le développement ne vient pas de l’extérieur, 

mais l’on n’obtient le véritable développement qu’en tirant sur soi-

même les éléments de son propre développement. Pour dire que tous 

les pays qui, aujourd’hui, sont développés, ne le sont devenus qu’en 

comptant sur leurs propres savoirs endogènes. Aucun pays ne peut 

emprunter le chemin du progrès en tendant sa sébile de la main dans 

l’attente que l’autre lui octroie son développement. Dans la même 

droite ligne que Hountondji, Joseph Ki-Zerbo est pour l’endogénéité 

culturelle, politique et économique. Il est plus que nécessaire de 

construire son développement à partir des traditions locales. Mais, 

parallèlement, il est pour une ouverture critique, réfléchie, qui soit une 

« interaction maîtrisée » par les États africains. 

Conclusion 

À l’issue de cette analyse, nous retenons que les discours 

africanistes du développement prônés par les Occidentaux et les 

Africains n’étaient que des discours liés aux idéologies coloniales. Dans 

le sillage de celles-ci, le discours africaniste du développement tenu par 

les Occidentaux était basé sur la théorie de l’aide au développement qui 

cachait une intention inavouée, celle de recoloniser l’Afrique, en la 

maintenant dans la dépendance permanente. Dès lors, les intellectuels 

africains doivent rompre ce système pour construire leur propre 

développement, qui va puiser sa source dans les savoirs endogènes 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

149 
 

africains. Cependant, ils vont s’y prendre si mal que le modèle de 

développement endogène souhaité va conduire à leur marginalisation, 

dans la mesure où ils ont opté pour un développement fermé, qui est à 

l’image d’un culturalisme identitaire étroit, sans aucun contact avec 

l’extérieur. Pourtant, un peuple, quelle que soit la richesse de son sol 

et de son sous-sol, a besoin de collaborer avec son alter égo, afin de 

parfaire sa logique interne. Paulin Hountondji va, alors, déconstruire 

cette idéologie en proposant un développement autocentré et ouvert, 

qui soit critique, réfléchi et construit par et pour les Africains. 

------------------------------------------------ 

Références bibliographiques 

KASANDA LUMEMBU Albert, 2004, « Leurres et lueurs de la 

philosophie africaine » in Pour une pensée africaine émancipatrice, 

Points de vue du Sud, Vol. X (2003)4, Paris, L’Harmattan. 

AMIN Samir, 1973, Le développement inégal : essai sur les formes sociales 

du capitalisme périphérique, Paris, Éditions de Minuit. 

DIAKITÉ Samba, 2016, Révolutions et développement : Pour une 

philosophie de l’émergence en Afrique, Québec, Différance Pérenne. 

HAMMOUDA Hakim Ben, 1999, Pour un nouveau contrat de 

développement, Participation de Samir Amin, Paris, L’Harmattan.  

HOUNTONDJI Paulin,1997, Combats pour le sens : un itinéraire africain, 

Cotonou, Flamboyant. 

HOUNTONDJI Paulin,1994, Les savoirs endogènes : pistes pour une 

recherche, Dakar, CODESRIA. 

HOUNTONDJI Paulin, 2004, « La science comme elle va, le monde 

comme il va », in Philosophie, science et éthique, n0 8, Paris, 

UNESCO. 

KABOU Axelle, 1991, Et si l’Afrique refusait le développement ? Paris, 

L’Harmattan. 

KI-ZERBO Joseph, 1992, La natte des autres : Pour un développement 

endogène en Afrique, Dakar, CODESRIA. 

NIAMKEY Koffi, 1985, « Qui sont les philosophes africains ? », Cours 

du Département de philosophie, in Textuel, Les polycopiés de la 

faculté des lettres et des sciences humaines, Abidjan, Publication de 

la faculté des lettres et des sciences humaines de l’Université 

d’Abidjan. 

MENDE Tidor, 1972 et 1975, De l’aide à la recolonisation, Seuil, Paris. 



DIOMANDÉ Z. G. Jackie Élise – La déconstruction des discours africanistes ... 
_________________________________________________________________ 

150 
 

NIETZSCHE Friedrich, 2006, Ainsi parlait Zarathoustra, Trad. 

Maurice Gandillac, Paris, Gallimard. 

NIETZSCHE Friedrich, 2023, Gai savoir, trad. P. klosowski, Paris, 

Gallimard. 

NKRUMAH Kwame, 1976, Le consciencisme, traduction revue d’après 

l’édition anglaise de 1969, par Starr et Mathieu Howlett, Paris, 

Présence Africaine. 

ROBERT Anne-Cécile, 2006, L’Afrique au secours de l’Occident, Préface 

de Boubacar Boris Diop, Postface de Pierre Kipré, Paris, Éd. De 

l’Atelier/ Éd. Ouvrières. 

ROUSSEAU Jean-Jacques, 1896, Du contrat social, édition comprenant 

avec le texte définitif, les versions primitives de l’ouvrage 

collationnées sur les manuscrits autographes de Genève et de 

Neuchâtel, une introduction et des notes par Edmond Dreyfus-

Brisac, Paris, ancienne librairie Germer Baillière. 

TEMPELS Père Placide, 1979, Philosophie bantu, introduction et 

révision de la traduction de A. Rubbens sur le ‘’texte original’’ 

par A. J. Smet, Kinshasa, Limete. 


