
Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

167 
 

REPENSER LE PARDON COMME CATÉGORIE ÉTHIQUE 

TRANSCENDANTE DE LA POLITIQUE  

KONÉ Siaka  

Université Yambo OUOLOGUEM/ Mali 

E-mail : siakakone0023@gmail.com 

Résumé : Cet article aborde la question du pardon dans une approche 

critique du pardon politique. L’appropriation politique précisément la 

gestion des conflits ne permet pas de bien dévoiler sa quintessence 

éthique du pardon. Les stratégies politiques du pardon sont centrées 

plus sur la réconciliation à travers les commissions de vérité, justice et 

réconciliation. Dans ce cadre le traitement politico-administratif 

impose souvent le pardon sans un engagement éthique réel des parties 

en conflit sur la base des principes universels. Reconnaissant toutefois 

l’importance du pardon politique pour le maintien du vivre-ensemble, 

l’article défend la thèse selon laquelle la dimension éthique du pardon 

dépasse celle de la politique en s’appuyant sur une approche analytico-

philosophique et documentaire. Elle permet d’engager de bonne foi les 

valeurs et d’imposer à la politique la sauvegarde et la promotion de 

l’équité, de justice et de bienveillance. Cela permet une réconciliation 

des cœurs et des esprits tout en offrant un mécanisme de refondation 

éthique de la politique.  

Mots-clés : repenser ; pardon ; catégorie ; éthique transcendante ; 

politique.  

Abstract : This article addresses the issue of forgiveness from a 

critical perspective on political forgiveness. The political 

appropriation of conflict management does not allow for a clear 

understanding of the ethical essence of forgiveness. Political strategies 

of forgiveness focus more on reconciliation through truth, justice, and 

reconciliation commissions. In this context, the political and 

administrative process often imposes forgiveness without any real 

ethical commitment on the part of the parties in conflict based on 

universal principles. However, recognizing the importance of political 

forgiveness for maintaining social harmony, the article defends the 

thesis, using an analytical, philosophical, and documentary approach, 

that the ethical dimension of forgiveness transcends that of politics. It 

allows values to be engaged in good faith and imposes on politics the 

mailto:siakakone0023@gmail.com


KONÉ Siaka – Repenser le pardon comme catégorie éthique ... 

_________________________________________________________________ 

168 
 

safeguarding and promotion of equity, justice, and benevolence. This 

allows for a reconciliation of hearts and minds while offering a 

mechanism for the ethical rebuilding of politics.  

Keywords : rethinking ; forgiveness ; category ; ranscendent ethics ; 

politics. 

Introduction 

Les relations humaines ont été et demeurent sujettes à des 

régressions inhumaines telles que les génocides, les violences 

d’épurations ethnico-religieuses, guerres géopolitiques et 

géostratégiques comme on les vit actuellement au Sahel avec le 

terrorisme ou djihadisme, les crises post-électorales. Elles mettent de 

façon évidente la vulnérabilité du rapport relationnel des humains et 

de la nécessité du pardon pour la sauvegarde du vivre ensemble. Le 

pardon est une notion polysémique qui peut être utilisé dans beaucoup 

de sens comme le souligne à juste titre Vladmir Jankélévitch dans son 

livre Le Pardon de 1967. La notion du pardon contient des implications 

religieuses, morales, politiques et éthiques. C’est justement ce qui 

l’inscrit pleinement dans les réalités socioculturelles des peuples et des 

nations à travers notamment des fêtes ou autres cérémonies dédiées au 

pardon. 

Hannah Arendt, abordant la question du pardon en lien avec les 

crimes du nazisme dont Auschwitz reste un symbole d’extrême 

cruauté, dira que « c’est Jésus de Nazareth qui découvrit le rôle du 

pardon dans le domaine humaine » (H. Arendt, 1983, p. 304). 

Autrement dit, le pardon porte de prime abord une connotation 

religieuse. En s’inscrivant dans la tradition juive, le christianisme nous 

présente, à travers une série d’épisodes bibliques, le Christ comme 

figure personnifiée du pardon. Il pardonnait aux pécheurs (Jean, 1-11), 

aux malades et à ses propres suppliciés (Luc, 23, 34). Quant à l’Islam, 

le Coran nous invite à la maîtrise de soi et surtout au pardon comme 

attribut d’Allah (Sourate 39, 53-59). Les croyants sont donc invités à 

pratiquer le pardon qui est un critère d’excellence de vertu dans leurs 

attitudes (Sourate 42, 40-43). On retient que les conceptions 

religieuses font du pardon un instrument moral de triomphe de la vie 

ou du bien sur le mal qui est un péché. 

Il serait alors intéressant pour nous d’interroger l’aspect 

philosophique qui engloberait dans une démarche unitaire ces 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

169 
 

dimensions tant éthiques que politiques. Repenser le pardon 

reviendrait donc à interroger les gestes et les motivations à savoir : « 

qui peut demander pardon ? Qui peut pardonner ? Le pardon 

supprime-t-il la justice ? Le Pardon efface-t-il le passé ? » (T. Tilquin, 

2014, p. 1). En se détachant de la logique théologique, les analyses 

philosophiques du pardon nous conduisent à percevoir le pardon 

comme un acte impersonnel. En ce sens, le pardon n’exigerait de 

condition comme critère d’expiation de la faute commise. Jacques 

Derrida oppose le pardon inconditionnel, lequel est « accordé au 

coupable en tant que coupable, sans contrepartie, même à qui ne se 

repent pas ou ne demande pas pardon » (J. Derrida, 2000, p. 110), à ce 

qu’il qualifie de pardon-transactionnel. C’est également ce que 

Jankélévitch (1967, p. 12) qualifie de « « pardon » « pur », « vrai », « 

absolu », et « totalement désintéressé ». 

Une des limites qu’on peut reprocher à ces analyses est de faire 

la victime un réceptacle du pardon. Il s’inscrit dans l’inconditionnel 

sans besoin d’être un acteur qui accorde son pardon en tant que victime 

d’un tort. L’intérêt de notre article est d’offrir entre les conceptions 

religieuses et philosophiques du pardon inconditionnel, une alternative 

permettant de repenser le pardon comme une éthique qui, ayant des 

relents politiques, transcende le pardon politique pour auréoler 

l’universalité. Une éthique du pardon basée sur les principes universels 

d’équité, de justice et de bienfaisance ne peut-elle pas transcender à la 

fois le pardon religieux et politique ? L’objectif ici est de faire 

comprendre que le pardon contient un aspect individuel non réductible 

aux valeurs religieuses ou politiques parce qu’il maintient l’individu au 

stade de sujet éthique exprimant un abandon volontaire et désintéressé 

d’une offense. L’universalité des principes éthiques fait que le pardon 

éthique transcende le politique qui les applique en tant que garant de 

la sphère publique mais ne doit pas primer sur ces principes.  

1. Le pardon comme une affaire politique  

On ne peut pas évoquer le pardon sans pour autant faire une 

allusion à la politique. Celle-ci détermine le cadre législatif et 

réglementaire notamment de la gestion des crises assortie d’une 

stratégie de réconciliation. Dans ce contexte, le pardon politique 

représente un outil pour faire face aux auteurs des crimes de même que 

ses victimes et proportionnellement au mal commis ou subit. Dans 

cette première partie nous allons analyser l’importance du pardon et 



KONÉ Siaka – Repenser le pardon comme catégorie éthique ... 

_________________________________________________________________ 

170 
 

l’intérêt de sa sauvegarde dans la communauté humaine. Il s’agit 

spécifiquement d’identifier quel instrument et cadre social permet de 

réaliser les vertus du pardon au sein d’une communauté en crise ou en 

proie aux atrocités ? La réponse à cette question montre que le pardon 

est incontestablement une affaire politique. 

1.1. L’État, acteur et garant du pardon post-conflit  

Le concept de pardon est devenu objet de réflexion 

philosophique à partir de la modernité. La rationalité politique 

moderne visait à cerner par la raison les défis et les enjeux de 

l’édification de la communauté politique. Parce qu’il s’agissait 

déterminer la nature et les missions de l’État pour la stabilisation de la 

société. C’est dans ce cadre que Spinoza trouve que la but de l’État est, 

« de libérer les humains de la crainte, les inimitiés et les haines pour 

que les hommes vivent ensemble dans la quiétude parfaite [...] puisque 

l’Etat ne vise nullement de faire passer les hommes de la condition 

d’êtres raisonnables à celles des bêtes brutes ou d’automates » (B. 

Spinoza, 1965, p. 329). 

Dans ce cadre, nous estimons alors que le pardon constitue, dans 

la perspective spinoziste, une puissance spirituelle c’est-à-dire une 

aptitude psychologique et philosophique pour surpasser les passions 

tristes et les mobiles de l’agir des autres. Spinoza fait ainsi du pardon 

non pas comme une obligation politique mais un dispositif sur lequel 

l’État peut s’appuyer pour promouvoir la paix et la stabilité. Cela 

montre en évidence que la haine et les inimitiés ne peuvent pas servir 

de fondement à la société civile voire à l’État. L’État post-conflit donne 

plus de visibilité au pardon afin de briser le cycle des tensions, les 

haines et les violences sociales. Au regard de cette importance non 

négligeable, l’État devient acteur et garant du pardon politique et 

l’utilise comme instrument pour recréer la confiance entre les citoyens 

pour la paix et la réconciliation nationale.  

1.2. Les stratégies politiques pour le pardon  

Dans le domaine des sciences politiques, la stratégie se 

comprend comme une série d’action ou plans pour gérer un conflit ou 

appliquer une décision. Les stratégies sont généralement conçues en 

court, moyen et long terme. Dans ce contexte, le pardon s’inscrit dans 

la stratégie politique. La pertinence de ce choix découle du fait que la 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

171 
 

conflictualité est inhérente à la politique à travers notamment les 

actions de conquête et de conservation du pouvoir d’État. Le but de la 

stratégie politique est la conversion des conflits en politique de 

pacification de paix sociale. Parce qu’il s’agit de reconstruire une 

relation sociale en rapport avec un passé hideux et toxique au vivre-

ensemble. Pour faciliter l’atteinte de la paix et de la réconciliation, les 

États en général élaborent des stratégies institutionnelles par la 

création des commissions de vérité, justice et réconciliation. À celles-

ci s’ajoutent des programmes amnistie, de justice transitionnelle, des 

politiques de mémoire et d’éducation citoyenne pour la réconciliation 

et la paix. 

La composition et la mise en œuvre de ces organes accordent 

une place prépondérante à l’administration, chargée de prendre les 

décisions et d’évaluer les actions. Les comités de pilotages composés 

de techniciens auront la tâche de diagnostiquer les points de friction 

en vue de la médiation et la réconciliation des parties en conflit. À ce 

niveau la stratégie contractualiste ou conventionnelle est appliquée 

pour l’obtention du pardon. Ce pardon devient une caution de « 

délivrance du mal » (S. Francello et A. Mary, 2018, p. 76). Il s’agit de 

trouver un consentement des parties au moyen de la repentance qui 

sert également d’alternative à la justice. Pour ce faire, le recours aux 

leaders religieux et culturels permet à la politique de réconciliation 

surtout en Afrique. L’auteur illustre bien cela par le recours aux 

pasteurs dans les crises en Côte d’Ivoire et en Centre Afrique surtout 

avec François Bozizé et les forgerons au Burkina Faso. Cette pratique 

axée sur le jeu des acteurs communautaires renforce la confiance car : 

« En matière de pardon, le choix d’autres représentants du pouvoir 

traditionnel, tels que les maîtres de la terre ou les forgerons, 

médiateurs habituels entre le pouvoir politique – les chefs et les rois – 

et la population, aurait été mieux avisé, car leur pouvoir moral prévaut 

sur celui des souverains » (S. Francello et A. May, 2018, p. 80). 

Dans ce cadre, la stratégie politique vise la repentance ou les 

excuses pour réconcilier. C’est à la suite de ces démarches que la 

judiciarisation intervient pour la manifestation de la vérité. Les 

condamnations qui ressortent des jugements sont inscrits 

généralement dans les agendas politiques de grâce lors des fêtes 

nationales ou des journées dédiées au pardon et à la cohésion sociale. 

On peut donc dire que les stratégies du pardon politique sont 

complexes mais font du pardon un objet de management politique.  



KONÉ Siaka – Repenser le pardon comme catégorie éthique ... 

_________________________________________________________________ 

172 
 

1.3. Les limites du pardon politique  

Le pardon politique représente un outil important dans la mise 

en œuvre de la paix et de la réconciliation. Force est cependant de 

reconnaître qu’il a des limites qui peuvent comprendre du fait que la 

politique est « un art architectonique » c’est à dire une œuvre humaine 

(Aristote, 2007, 1094b). Cette reconnaissance nous oblige donc à 

identifier les éléments qui vicient le pardon politique. Parmi ces 

éléments pathogènes figure en bonne place la politique politicienne 

c’est-à-dire une attitude basée sur la recherche et la satisfaction des 

ambitions personnelles. C’est en effet le premier facteur qui dénature 

le pardon puisqu’elle privilégie les fins partisanes et des jeux d’intérêt 

particulier au détriment, très souvent, de la justice et du bien collectif. 

Dans ce registre, on perçoit que l’action de politique politicienne 

dénature la valeur éthique du pardon. Pour cause, elle privilégie le fait 

partisan par l’entremise duquel on compte axer et redéfinir les 

rapports. 

Il est constant que les rapports notamment ceux entre les 

gouvernants et les gouvernés sont objet de conflit. C’est ce qui fait à 

Rancière que « la relation entre peuple et communauté se fait aux 

prismes de litige » (J. Rancière, 1995, p. 29). La situation de domination 

est de fait le nid de la violence et des conspirations. Dans ce registre, 

le pardon ne saurait être pleinement accompli. Il serait alors une simple 

excuse pour s’accommoder ou s’adapter à la logique des rapports de 

force politique. En plus, suivant toujours la perspective de Rancière 

l’activité politique est un partage de privilège à travers le partage des 

autorités qui dans sa manifestation publique biaise la bonne foi des 

consentements au pardon. Les offres de service illégales et aux 

avantages préférentiels font que les colères se taisent mais se 

métamorphoses en rancune par l’exacerbation des rapports politiques. 

On peut donc dire que la réconciliation politique souffre toujours 

des imperfections inhérentes à la politique, puisque sa pratique rime en 

partie avec la propagande, la manipulation, l’achat des consciences et 

les conspirations qui entachent la sincérité des engagements envers la 

paix et la cohésion sociale. C’est pourquoi, les programmes africains de 

type démobilisation, désarmement et réintégration (DDR) sont 

toujours inachevés et font objet d’autres revendications d’obédience 

ethnique, régionaliste ou politique. Le pardon dans le contexte du 

DDR est caution d’intérêt. Il ne peut asseoir un pur pardon dépouillé 

de finalités subjectives. Cet intérêt particulier insère le pardon dans les 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

173 
 

girons du programme de société des partis politiques ou des mandats 

politiques. A ce niveau chaque régime y greffe sa particularité dans la 

conception aussi bien que dans la mise en œuvre. Très souvent, la 

judiciarisation à travers l’octroi des amnisties nous montre que le 

pardon est administrativement un fait de justice et non un oubli 

volontaire des victimes. La réhabilitation des bourreaux est une 

manifestation de l’action politique par une instrumentalisation de la 

justice. Le pardon politique peut donc s’obtenir par tous les moyens. 

2. Le pardon comme une affaire éthique   

La notion du pardon fait incontestablement allusion aux valeurs 

humaines de dignité, liberté et surtout de résilience face aux blessures 

vécues. Celles-ci nous renvoient, sans équivoque, à un choix de vie et 

notamment des modes de relation face à autrui. Le pardon invite alors 

à développer une relation éthique parce qu’il fait injonction d’un agir 

de rationalité face à la faute commise par le prochain. Par-là, c’est 

l’expression d’une volonté libre à renoncer au ressentiment en vue de 

circonscrire à l’éternel retour du mal. La philosophie a pour but 

d’apporter un éclairage sur les causes et les mécanismes de la désunion 

entre l’homme et la nature, et entre l’homme et les autres. Le 

spinozisme constitue un pilier de la réconciliation éthique de l’humain. 

Car l’humanité ne peut connaître la joie si elle ne poursuit pas la quête 

des affects joyeux, parce que les passions tristes telles que la haine, la 

colère et la guerre sont la cause de la souffrance et de la tristesse de 

l’humanité. : « Le bien auquel aspire pour soi chaque homme qui suit 

la vertu, il le désirera aussi tous autres » (B. Spinoza, 1999, p. 473). 

C’est pourquoi le but de cette seconde et dernière partie est de faire 

ressortir les fondements et les apports éthiques du pardon. 

2.1. Les Fondements éthiques du pardon 

Le pardon requiert une dimension hautement éthique pour 

briser le cycle de la vengeance. On rentre ainsi dans une alternative à 

la fatalité de la violence inhérente à la nature. Cela exhibe le potentiel 

réparateur de la condition humaine à travers une action libre et 

individuel. Il s’agit donc de fonder les rapports humains sur une base 

d’égale dignité, de liberté et de dépassement de soi pour une interaction 

humaine enthousiaste et sans ressentiment. On peut affirmer dès lors 

que l’approche éthique inscrit le pardon dans le don de soi comme acte 



KONÉ Siaka – Repenser le pardon comme catégorie éthique ... 

_________________________________________________________________ 

174 
 

fondamentalement humain. Le pardon devient donc la voie de la vie 

heureuse, qualifiée aussi de bien-être dans les principes éthiques. Il 

produit un effet pacificateur parce qu’on se libère des émotions néfastes 

en favorisant la quiétude psychosomatique. Dans cette perspective, 

pardonner devient dans l’approche éthique, un principe de bienfaisance 

et une alternative à la malfaisance qui est la vengeance. On peut donc 

retenir que le pardon est un acte de rationalité, subjectif, volontaire et 

de responsabilité face aux épreuves de la vie. C’est justement ce qui 

l’inscrit dans les liens éthiques et par une approche de cette nature 

qu’on peut découvrir son potentiel pour la paix et la réconciliation. 

Paul Ricœur a développé une analyse admirable de cette 

approche éthique du pardon. L’illustration qu’il donne situe le pardon 

dans les liens de la médiation qui sépare la faute du sujet sans pour 

autant supprimer la culpabilité. En refusant toute idée de marchandage 

du pardon, il en fait un mécanisme de réconciliation de l’individu avec 

soi-même pour restaurer une relation de réciprocité transcendant la 

logique utilitariste de l’éthique du dépassement. Le pardon fait alors 

appel à une activité bipartite de mémoire et de deuil, c’est pourquoi il 

disait que « le pardon est l’imputabilité c’est-à-dire le lieu où l’agent se 

lie de son action et s’en reconnaît coupable » (P. Ricœur, 2000, p. 394). 

On comprend donc que le pardon fait appel à la mémoire, à l’histoire 

et à l’oubli qui sont éthiques.   

2.2. Pardon et sagesse philosophique  

La question du pardon a fait l’objet d’une réflexion quasi 

permanente en philosophie sans pour autant épuiser sa quintessence. 

On a historiquement vu un intérêt moral de cette question à partir 

d’Emmanuel Kant et de Søren Kierkegaard. À partir de Arendt, on y 

découvre une approche politique de la question du pardon face aux 

atrocités du nazisme hitlérien. Malgré cet intérêt épistémologique 

important sur l’analyse de la question du pardon, des équivoques ont 

toujours persisté sur les rapports du pardon à la justice, à la grâce et la 

responsabilité. Pourtant la notion de sagesse contient en elle-même la 

solution et qui permet de résoudre cette aporie. 

La figure du sage reste le modèle emblématique de l’éthicité du 

pardon. La sagesse fait allusion à un état d’esprit de connaissance, de 

maîtrise de soi et de décentrement face à l’emprise conformiste. C’est 

qui donne sens à l’affirmation selon laquelle, « le sage vit comme un 

dieu parmi les hommes » (Épicure, 1998, p. 81). Cela voudrait signifier 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

175 
 

que le sage est un modèle d’homme accompli de science et d’action. 

C’est le sens de l’affirmation cartésienne selon laquelle par sagesse, « 

on n’entend pas seulement la prudence dans les affaires, mais une 

parfaite connaissance de toutes les choses que l’homme peut savoir tant 

pour sa conduite de la vie que pour la conservation de sa santé » (R. 

Descartes, 1966, p. 557). En conséquence, la sagesse contient aussi une 

inclinaison au pardon. Une capacitation c’est-à-dire une maturation et 

autonomisation des capacités personnelles pour s’ouvrir aux autres 

individus. C’est justement ce qui correspond à l’altérité qui permet 

d’accueillir le prochain. 

La sagesse offre une lucidité sur l’existence en ce sens que la vie 

des humains est parfois sujette à la régression précisément au 

ressentiment. Le pardon s’inscrit dans la capacité individuelle à se 

détacher, comme l’exige le critère de la sagesse, de tout ce qui nous a 

offusqué. C’est l’unique possibilité d’accueillir les imperfections de soi 

et des autres. Dans ce contexte le pardon devient non pas un oubli mais 

une transcendance du mal subi. Il est compris et volontairement 

assumé. Cela crée une distinction entre le pardon du sage et celui du 

Saint. Pour le premier c’est un acte de rationalité ouvert sur la 

condition humaine dont le but est d’éteindre les flammes de la haine et 

de la violence qui sont des signes manifestes d’un manque de sagesse. 

Par contre, le pardon du Saint s’inscrit dans ses actes de dévotion dans 

le but d’une rédemption de ses propres imperfections devant le sacré 

en vue de la récompense. 

C’est la raison pour laquelle Kant perçoit le pardon non pas 

comme une patience à supporter les offenses mais plutôt par « un pur 

devoir » (E. Kant, 2019, p.138). Cela veut tout simplement dire que le 

pardon est sans condition. Et c’est ce qui le rend sincère sinon la 

compensation sera un biais qui le vicierait. Il serait dans la logique 

kantienne, un acte impur car ne relevant pas de la raison pratique. On 

peut alors retenir que le pardon est l’œuvre de sagesse et la parachève 

pour jouir d’une existence heureuse. C’est pourquoi face à la pesanteur 

de la logique vengeresse de l’ami-ennemi des relations humaines, « 

Ricoeur situe le pardon dans les grands gestes symboliques pour les 

grands hommes, capables de dépassement » (Y. Fofana, 2000, p. 205).  

2.3. Les stratégies de réalisation du pardon éthique  

On entend généralement par stratégie, « l’art d’élaborer et de 

coordonner un ensemble de plan d’action pour atteindre un résultat » 



KONÉ Siaka – Repenser le pardon comme catégorie éthique ... 

_________________________________________________________________ 

176 
 

(A. Desreumaux, 2013, p. 439). Il s’agit dans notre contexte ici de 

l’ensemble des mécanismes qu’on pourrait mobiliser pour permettre 

une compréhension du pardon éthique. En maintenant notre approche 

philosophico-éthique, nous nous appuierons de façon analytique sur 

l’histoire de la philosophie pour y déceler des mécanismes pour 

atteindre notre objectif. Dans ce cadre, il nous faut retenir que la 

question du pardon au sens philosophique nous renvoie à la question 

de l’altérité c’est-à-dire notre rapport à soi et aux autres. Pour ce faire, 

nous proposons trois mécanismes philosophiques à savoir : la 

compréhension et l’acception de la vulnérabilité comme invitation au 

pardon, la communication et l’humanisme. S’agissant du premier 

mécanisme dédié à la vulnérabilité de la nature humaine, le signe 

infaillible de cette vulnérabilité dans l’altérité est celui du visage. 

Selon Levinas, le visage est ce qui nous révèle en première 

instance la vulnérabilité ou la fragilité. Il renvoie à une relation éthique 

parce qu’il engage notre responsabilité vis-à-vis du prochain. C’est le 

sens de cette affirmation : « l’Être qui s’exprime s’impose en appelant 

à moi sa misère, sa nudité, sa faim [...] sans que je puisse être sourd à 

son appel » (E. Levinas, 1990, p. 219). Nous prenons ici cette forme de 

vulnérabilité comme source d’invitation au pardon à laquelle on ne 

peut pas se dérober parce que la responsabilité est totale. En plus, cette 

vulnérabilité établit une altérité. C’est une logique de dialogue qui 

conduit inévitablement à l’éthique de la communication. L’autre qui 

s’ouvre à moi par le miroir du visage a besoin d’une réciprocité. 

C’est justement à quoi Jürgen Habermas nous invite dans le 

cadre de l’éthique communicationnelle. Parce que « lorsque de son côté 

l’offre d’un acte de langage, un accord intervient entre deux sujets 

capables de parler et d’agir » (J. Habermas, 1987, p. 316). Cette entente 

est sans doute une ouverture vers l’acceptabilité des états émotionnels. 

On peut déduire donc de l’agir communicationnel une disposition 

rationnelle du pardon du fait que les deux sujets qui communiquent 

sont appelés à l’intercompréhension. Enfin, le dernier mécanisme de 

l’obtention du pardon est celui de l’humanisme « est un sentiment de 

bienveillance pour les valeurs humaines » (C. Roux, Pimbé, Lanot, et 

Ropert, 1998, p. 189). Dans ce cadre, l’homme en tant que valeur doit 

apprendre à réintégrer ses inclinaisons individuelles et collectives dans 

le but de rehausser la dignité humaine. À ce niveau, il aura forcément 

à faire à la tolérance. Être humain, c’est en quelque sorte être capable 

de pardonner. 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

177 
 

2.4. Le pardon, une éthique transcendante de la politique 

Parler de la notion de transcendance risque de soulever des 

équivoques en raison de son caractère polysémique. La transcendance 

fait très généralement allusion à la logique de surpassement mais aussi 

d’opposition à l’immanence. S’agissant ici de l’expression éthique 

transcendante, nous l’utilisons dans un sens existentialiste suivant la 

logique sartrienne dans Transcendance de l’égo et poursuivie dans l’Être 

et le Néant. Elle qualifie dans ce cadre une projection de la conscience 

individuelle au-dessus d’elle-même par rationalité. À savoir, « une 

conscience qui n’est pas centré sur l’ego ou le sujet mais fruit d’une 

fluctuation ontologique » (J.-P. Sartre, 1992, p. 81). Cela nous invite 

en conséquence de distinguer cette projection éthique de celle de la 

morale qui est extérieure à la conscience individuelle. 

Les principes moraux sont des prescriptions ou constructions 

sociales antérieures à l’individu. Ils appartiennent aux faits sociaux et 

participent activement à la formation de la conscience sociale. Par 

contre, les principes éthiques sont des catégories rationnelles et 

individuelles visant à guider et à pouvoir choisir. Le pardon éthique 

telle que nous le concevons ici devient ainsi un acte intérieur et fruit 

d’une sagesse individuelle c’est-à-dire une clairvoyance de la condition 

humaine. Cela nous permet de franchir les bords de la politique qui est 

collectif et s’impose à l’individu par un pur conditionnement opérant 

pour l’intérêt public. Nous estimons dès lors que le pardon offre un bel 

exemple de pratique éthique puisqu’il relève d’une part de la rationalité 

sur la nature humaine et de l’autre s’adosse toujours ostensiblement 

aux valeurs d’amour, charité et humanisme. Ces dimensions sont 

irréductibles par la politique parce qu’elles la dépassent. Ces valeurs 

s’inscrivent dans l’éthique de l’intersubjectivité et relève de la 

conscience éthique. 

Le pardon éthique surgit de la relation asymétrique du sujet à 

autrui comme une prédisposition à accueillir les vulnérabilités 

subjectives. Il nous arrache, comme à l’instar du visage chez 

Emmanuel Levinas, de nos penchants naturels d’égoïsme et de 

méchanceté pour nous inscrire dans la prééminence de la liberté et de 

la responsabilité. C’est ce qui faisait dire à Levinas que l’éthique est la 

philosophie première (E. Levinas, 1982, p. 7), parce que la liberté n’est 

pas le fruit d’une simple auto-détermination du moi, mais une exigence 

provenant de l’Autre. C’est bien l’Autrui qui m’interpelle, il me 

transcende et me fait engager. Si pour Levinas le visage est l’affiche 



KONÉ Siaka – Repenser le pardon comme catégorie éthique ... 

_________________________________________________________________ 

178 
 

sur laquelle est inscrite l’impossibilité de tuer, nous dirons que cela est 

également impossible sans une approche éthique c’est à dire une 

philosophie du pardon. Et c’est en poursuivant une approche 

ontologico-phénoménologique que nous percevrons le caractère 

dépassement du pardon éthique de la tutelle politique qui est 

conditionnement et instrumentalisation. Or, une telle démarche est 

peu respectueuse du principe d’autonomie de la conscience éthique. 

C’est pourquoi la question de l’autonomie renvoie chez Kant, par 

exemple, à la capacité d’auto-régulation humaine face précisément à la 

fragilité ou la vulnérabilité au mal. Il ne peut alors avoir d’autonomie 

au sens kantien du terme sans la « volonté qui détermine la moralité 

de l’action » (E. Kant, 2019, p. 128). Et c’est justement ce que 

l’approche éthique du pardon privilégie à travers le principe du 

consentement éclairé sans influence ni conditionnement. 

Conclusion 

En définitive, il ressort que le pardon représente un instrument 

politique majeur pour la cohésion et la réconciliation post-conflit. 

Cependant, à défaut de réaliser une refondation éthique de la politique 

soucieuse de la justice et de la dignité humaine, le pardon politique 

devient le fruit d’une institutionnalisation, instrumentalisation et de 

conditionnement qui entachent sa quintessence éthique. Le pardon, 

loin d’être réduit à un simple acte individuel de tolérance ou une 

inclinaison psychologique de réconciliation, est avant tout une 

exigence éthique que transcende les logiques instrumentales 

hautement politiques de gouvernance. Repenser le pardon comme 

catégorie éthique permet de redéfinir les rapports de l’éthique à l’action 

collective, afin d’éviter que la politique ne soit le lieu exclusif de la 

gestion des conflits et des ressentiments en offrant une possibilité de 

vivre ensemble au-delà des fautes commises.  

------------------------------------------------- 

Références bibliographiques 

 

ARENDT, Hannah, 1983, Condition de l'homme moderne, Paris, Calman 

lévy. 

ARISTOTE, 2007, Éthique à Nicomaque, Paris, J-Vrin. 

CATHERINE Roux-Lanier, DANIEL Pimbé, FRANCK Lanot et 

ANDRE Ropert, 1998, Dictionnaire de culture générale A à Z, 

Paris, Hatier. 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

179 
 

DERRIDA Jacques, 2000, Foi et Savoir, Paris, Seuil. 

Desreumaux, A., 2013, Dictionnaire critique de la RSE, Paris, Presses 

Universitaires du Septentrion.  

DESCARTES René, 1966, Principes de la philosophie, Paris, Gallimard. 

EPICURE, 1998, Lettre à Ménécée, Paris, Nathan. 

FOFANA Y., 2000, "Éthique du pardon chez Paul Ricoeur", in Bulletin 

de littérature ecclésiastique, CI-3, 199-214. 

HABERMAS Jürgen, 1987, Théorie de l'agir communicationnel, Paris, 

Fayard. 

JANKELEVIITCH Vladmir, 1967, Le Pardon, Paris, Montaigne. 

KANT Emmanuel, 2019, Métaphysique des mœurs, trad. Ole Hassen-

Love, Paris, Hatier poche. 

LEVINAS Emmanuel, 1982, Éthique comme philosophie première, Paris, 

Rivages poche. 

LEVINAS Emmanuel, 1990, Totalité et Infini, Paris, Livre de poche. 

RANCIERE Jacques, 1995, Mésentente, Paris, Galilée. 

RICOEUR Paul, 2000, La mémoire, l'histoire et l'oubli, Paris, Seuil. 

SANDRA Fancello et ANDRE Mary (s.d.), Institution du pardon et 

politiques de la delivrance en Afrique de l'Ouest, Journalistes des 

africanistes. 

SARTRE Jean Paul, 1992, Transcendance de l’égo, Paris, J-Vrin. 

SPINOZA Baruch, 1965, Traité théologico-politique, Paris, Garnier 

Flammarion. 

SPINOZA Baruch, 2017, Éthique, Paris, J-Vrin. 

TILQUIN Thomas, 2014, De l'usage du pardon en politique et dans les 

institutions, Belgique, Centre de formation Cardjin asbi, 

www.cefoc.be. 

 


