Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

REPENSER LE PARDON COMME CATEGORIE ETHIQUE
TRANSCENDANTE DE LA POLITIQUE

KONE Siaka
Unzversité Vambo OUOLOGUEM/ Mali
E-mail : siakakone00238@gmail.com

Résumé : Cet article aborde la question du pardon dans une approche
critique du pardon politique. L’appropriation politique précisément la
gestion des conflits ne permet pas de bien dévoiler sa quintessence
éthique du pardon. Les stratégies politiques du pardon sont centrées
plus sur la réconciliation a travers les commissions de vérité, justice et
réconciliation. Dans ce cadre le traitement politico-administratif
impose souvent le pardon sans un engagement éthique réel des parties
en conflit sur la base des principes universels. Reconnaissant toutefois
I'importance du pardon politique pour le maintien du vivre-ensemble,
I'article défend la these selon laquelle la dimension éthique du pardon
dépasse celle de la politique en s’appuyant sur une approche analytico-
philosophique et documentaire. Elle permet d’engager de bonne foi les
valeurs et d'imposer a la politique la sauvegarde et la promotion de
I'équité, de justice et de bienveillance. Cela permet une réconciliation
des coeurs et des esprits tout en offrant un mécanisme de refondation
éthique de la politique.

Mots-clés : repenser ; pardon; catégorie; éthique transcendante ;
politique.

Abstract : This article addresses the issue of forgiveness from a
critical perspective on political forgiveness. The political
appropriation of conflict management does not allow for a clear
understanding of the ethical essence of forgiveness. Political strategies
of forgiveness focus more on reconciliation through truth, justice, and
reconciliation commissions. In this context, the political and
administrative process often imposes forgiveness without any real
ethical commitment on the part of the parties in conflict based on
universal principles. However, recognizing the importance of political
forgiveness for maintaining social harmony, the article defends the
thesis, using an analytical, philosophical, and documentary approach,
that the ethical dimension of forgiveness transcends that of politics. It
allows values to be engaged in good faith and imposes on politics the
167


mailto:siakakone0023@gmail.com

KONE Siaka — Repenser le pardon comme catégorie éthigue ...

safeguarding and promotion of equity, justice, and benevolence. This
allows for a reconciliation of hearts and minds while offering a
mechanism for the ethical rebuilding of politics.

Keywords : rethinking ; forgiveness ; category ; ranscendent ethics ;
politics.

Introduction

Les relations humaines ont été et demeurent sujettes a des
régressions inhumaines telles que les génocides, les violences
d’épurations  ethnico-religieuses, = guerres  géopolitiques et
géostratégiques comme on les vit actuellement au Sahel avec le
terrorisme ou djihadisme, les crises post-électorales. Elles mettent de
tacon évidente la vulnérabilité du rapport relationnel des humains et
de la nécessité du pardon pour la sauvegarde du vivre ensemble. Le
pardon est une notion polysémique qui peut étre utilisé dans beaucoup
de sens comme le souligne a juste titre Vladmir Jankélévitch dans son
livre Le Pardon de 1967. La notion du pardon contient des implications
religieuses, morales, politiques et éthiques. Cest justement ce qui
I'inscrit pleinement dans les réalités socioculturelles des peuples et des
nations a travers notamment des fétes ou autres cérémonies dédiées au
pardon.

Hannah Arendt, abordant la question du pardon en lien avec les
crimes du nazisme dont Auschwitz reste un symbole d’extréme
cruauté, dira que « c’est Jésus de Nazareth qui découvrit le réle du
pardon dans le domaine humaine » (H. Arendt, 1983, p. 304).
Autrement dit, le pardon porte de prime abord une connotation
religieuse. En s’inscrivant dans la tradition juive, le christianisme nous
présente, a travers une série d’épisodes bibliques, le Christ comme
figure personnifiée du pardon. Il pardonnait aux pécheurs (Jean, 1-11),
aux malades et a ses propres suppliciés (Luc, 23, 34). Quant a I'Islam,
le Coran nous invite a la maitrise de soi et surtout au pardon comme
attribut d’Allah (Sourate 39, 53-59). Les croyants sont donc invités a
pratiquer le pardon qui est un critére d’excellence de vertu dans leurs
attitudes (Sourate 42, 40-43). On retient que les conceptions
religieuses font du pardon un instrument moral de triomphe de la vie
ou du bien sur le mal qui est un péché.

I1 serait alors intéressant pour nous dinterroger l'aspect
philosophique qui engloberait dans une démarche unitaire ces

168



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

dimensions tant éthiques que politiques. Repenser le pardon
reviendrait donc a interroger les gestes et les motivations a savoir : «
qui peut demander pardon P Qui peut pardonner ? Le pardon
supprime-t-il la justice ? Le Pardon efface-t-il le passé ? » (T. Tilquin,
2014, p. 1). En se détachant de la logique théologique, les analyses
philosophiques du pardon nous conduisent a percevoir le pardon
comme un acte impersonnel. En ce sens, le pardon n’exigerait de
condition comme critére d’expiation de la faute commise. Jacques
Derrida oppose le pardon inconditionnel, lequel est « accordé au
coupable en tant que coupable, sans contrepartie, méme a qui ne se
repent pas ou ne demande pas pardon » (J. Derrida, 2000, p. 110), a ce
qu’il qualifie de pardon-transactionnel. Clest également ce que
Jankélévitch (1967, p. 12) qualifie de « « pardon » « pur », « vrai », «
absolu », et « totalement désintéressé ».

Une des limites qu'on peut reprocher a ces analyses est de faire
la victime un réceptacle du pardon. Il s’inscrit dans l'inconditionnel
sans besoin d’étre un acteur qui accorde son pardon en tant que victime
d’un tort. L'intérét de notre article est d’offrir entre les conceptions
religieuses et philosophiques du pardon inconditionnel, une alternative
permettant de repenser le pardon comme une éthique qui, ayant des
relents politiques, transcende le pardon politique pour auréoler
l'universalité. Une éthique du pardon basée sur les principes universels
d’équité, de justice et de bienfaisance ne peut-elle pas transcender a la
fois le pardon religieux et politique ? L'objectif ici est de faire
comprendre que le pardon contient un aspect individuel non réductible
aux valeurs religieuses ou politiques parce qu'il maintient I'individu au
stade de sujet éthique exprimant un abandon volontaire et désintéressé
d’une offense. L'universalité des principes éthiques fait que le pardon
éthique transcende le politique qui les applique en tant que garant de
la spheére publique mais ne doit pas primer sur ces principes.

1. Le pardon comme une affaire politique

On ne peut pas évoquer le pardon sans pour autant faire une
allusion a la politique. Celle-ci détermine le cadre législatif et
réglementaire notamment de la gestion des crises assortie d'une
stratégie de réconciliation. Dans ce contexte, le pardon politique
représente un outil pour faire face aux auteurs des crimes de méme que
ses victimes et proportionnellement au mal commis ou subit. Dans
cette premiére partie nous allons analyser I'importance du pardon et

169



KONE Siaka — Repenser le pardon comme catégorie éthigue ...

I'intérét de sa sauvegarde dans la communauté humaine. Il s’agit
spécifiquement d’identifier quel instrument et cadre social permet de
réaliser les vertus du pardon au sein d’'une communauté en crise ou en
proie aux atrocités ? La réponse a cette question montre que le pardon
est incontestablement une affaire politique.

1.1. L’Etat, acteur et garant du pardon post-conflit

Le concept de pardon est devenu objet de réflexion

N

philosophique a partir de la modernité. La rationalité politique
moderne visait a cerner par la raison les défis et les enjeux de
I'édification de la communauté politique. Parce qu’il s’agissait
déterminer la nature et les missions de I'Etat pour la stabilisation de la
société. C'est dans ce cadre que Spinoza trouve que la but de I'Etat est,
« de libérer les humains de la crainte, les inimitiés et les haines pour
que les hommes vivent ensemble dans la quiétude parfaite [...] puisque
I'Etat ne vise nullement de faire passer les hommes de la condition
d’étres raisonnables a celles des bétes brutes ou d’automates » (B.
Spinoza, 1965, p. 829).

Dans ce cadre, nous estimons alors que le pardon constitue, dans
la perspective spinoziste, une puissance spirituelle c’est-a-dire une
aptitude psychologique et philosophique pour surpasser les passions
tristes et les mobiles de I'agir des autres. Spinoza fait ainsi du pardon
non pas comme une obligation politique mais un dispositif sur lequel
I'Etat peut s’appuyer pour promouvoir la paix et la stabilité. Cela
montre en évidence que la haine et les inimitiés ne peuvent pas servir
de fondement  la société civile voire a 'Etat. L’Etat post-conflit donne
plus de visibilité au pardon afin de briser le cycle des tensions, les
haines et les violences sociales. Au regard de cette importance non
négligeable, I'Etat devient acteur et garant du pardon politique et
I'utilise comme instrument pour recréer la confiance entre les citoyens
pour la paix et la réconciliation nationale.

1.2. Les stratégies politiques pour le pardon

Dans le domaine des sciences politiques, la stratégie se
comprend comme une série d’action ou plans pour gérer un conflit ou
appliquer une décision. Les stratégies sont généralement congues en
court, moyen et long terme. Dans ce contexte, le pardon s’inscrit dans
la stratégie politique. La pertinence de ce choix découle du fait que la

170



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

conflictualité est inhérente a la politique a travers notamment les
actions de conquéte et de conservation du pouvoir d’Etat. Le but de la
stratégie politique est la conversion des conflits en politique de
pacification de paix sociale. Parce qu’il s’agit de reconstruire une
relation sociale en rapport avec un passé hideux et toxique au vivre-
ensemble. Pour faciliter 'atteinte de la paix et de la réconciliation, les
Etats en général élaborent des stratégies institutionnelles par la
création des commissions de vérité, justice et réconciliation. A celles-
ci s'ajoutent des programmes amnistie, de justice transitionnelle, des
politiques de mémoire et d’éducation citoyenne pour la réconciliation
et la paix.

La composition et la mise en ceuvre de ces organes accordent
une place prépondérante a I'administration, chargée de prendre les
décisions et d’évaluer les actions. Les comités de pilotages composés
de techniciens auront la tiche de diagnostiquer les points de friction
en vue de la médiation et la réconciliation des parties en conflit. A ce
niveau la stratégie contractualiste ou conventionnelle est appliquée
pour l'obtention du pardon. Ce pardon devient une caution de «
délivrance du mal » (S. Francello et A. Mary, 2018, p. 76). Il s’agit de
trouver un consentement des parties au moyen de la repentance qui
sert également d’alternative a la justice. Pour ce faire, le recours aux
leaders religieux et culturels permet a la politique de réconciliation
surtout en Afrique. L’auteur illustre bien cela par le recours aux
pasteurs dans les crises en Cote d’Ivoire et en Centre Afrique surtout
avec Frangois Bozizé et les forgerons au Burkina Faso. Cette pratique
axée sur le jeu des acteurs communautaires renforce la confiance car :
« En matiere de pardon, le choix d’autres représentants du pouvoir
traditionnel, tels que les maftres de la terre ou les forgerons,
médiateurs habituels entre le pouvoir politique — les chefs et les rois —
et la population, aurait été mieux avisé, car leur pouvoir moral prévaut
sur celui des souverains » (S. Francello et A. May, 2018, p. 80).

Dans ce cadre, la stratégie politique vise la repentance ou les
excuses pour réconcilier. C'est a la suite de ces démarches que la
judiciarisation intervient pour la manifestation de la vérité. Les
condamnations qui ressortent des jugements sont inscrits
généralement dans les agendas politiques de gréace lors des fétes
nationales ou des journées dédiées au pardon et a la cohésion sociale.
On peut donc dire que les stratégies du pardon politique sont
complexes mais font du pardon un objet de management politique.

171



KONE Siaka — Repenser le pardon comme catégorie éthigue ...

1.8. Les limites du pardon politique

Le pardon politique représente un outil important dans la mise
en ceuvre de la paix et de la réconciliation. Force est cependant de
reconnaitre qu’il a des limites qui peuvent comprendre du fait que la
politique est « un art architectonique » c’est a dire une ceuvre humaine
(Aristote, 2007, 1094b). Cette reconnaissance nous oblige donc a
identifier les éléments qui vicient le pardon politique. Parmi ces
éléments pathogenes figure en bonne place la politique politicienne
c'est-a-dire une attitude basée sur la recherche et la satisfaction des
ambitions personnelles. Cest en effet le premier facteur qui dénature
le pardon puisqu’elle privilégie les fins partisanes et des jeux d'intérét
particulier au détriment, trés souvent, de la justice et du bien collectif.
Dans ce registre, on pergoit que l'action de politique politicienne
dénature la valeur éthique du pardon. Pour cause, elle privilégie le fait
partisan par lentremise duquel on compte axer et redéfinir les
rapports.

Il est constant que les rapports notamment ceux entre les
gouvernants et les gouvernés sont objet de conflit. C'est ce qui fait a
Ranciére que « la relation entre peuple et communauté se fait aux
prismes de litige » (J. Ranciére, 1995, p. 29). La situation de domination
est de fait le nid de la violence et des conspirations. Dans ce registre,
le pardon ne saurait étre pleinement accompli. Il serait alors une simple
excuse pour s'accommoder ou s’adapter a la logique des rapports de
force politique. En plus, suivant toujours la perspective de Ranciére
I'activité politique est un partage de privilege a travers le partage des
autorités qui dans sa manifestation publique biaise la bonne foi des
consentements au pardon. Les offres de service illégales et aux
avantages préférentiels font que les coléres se taisent mais se
métamorphoses en rancune par 'exacerbation des rapports politiques.

On peut donc dire que la réconciliation politique souftre toujours
des imperfections inhérentes a la politique, puisque sa pratique rime en
partie avec la propagande, la manipulation, I'achat des consciences et
les conspirations qui entachent la sincérité des engagements envers la
paix et la cohésion sociale. C’est pourquoi, les programmes africains de
type démobilisation, désarmement et réintégration (DDR) sont
toujours inachevés et font objet d’autres revendications d’obédience
ethnique, régionaliste ou politique. Le pardon dans le contexte du
DDR est caution d’intérét. Il ne peut asseoir un pur pardon dépouillé

de finalités subjectives. Cet intérét particulier insére le pardon dans les
172



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

girons du programme de société des partis politiques ou des mandats
politiques. A ce niveau chaque régime y greffe sa particularité dans la
conception aussi bien que dans la mise en ceuvre. Trés souvent, la
judiciarisation a travers l'octroi des amnisties nous montre que le
pardon est administrativement un fait de justice et non un oubli
volontaire des victimes. La réhabilitation des bourreaux est une
manifestation de 'action politique par une instrumentalisation de la
Justice. Le pardon politique peut donc s’obtenir par tous les moyens.

2. Le pardon comme une affaire éthique

La notion du pardon fait incontestablement allusion aux valeurs
humaines de dignité, liberté et surtout de résilience face aux blessures
vécues. Celles-ci nous renvoient, sans équivoque, a un choix de vie et
notamment des modes de relation face a autrui. Le pardon invite alors
a développer une relation éthique parce qu’il fait injonction d’un agir
de rationalité face a la faute commise par le prochain. Par-la, cest
I'expression d’une volonté libre a renoncer au ressentiment en vue de
circonscrire a l'éternel retour du mal. La philosophie a pour but
d’apporter un éclairage sur les causes et les mécanismes de la désunion
entre 'homme et la nature, et entre 'homme et les autres. Le
spinozisme constitue un pilier de la réconciliation éthique de 'humain.
Car 'humanité ne peut connaitre la joie si elle ne poursuit pas la quéte
des affects joyeux, parce que les passions tristes telles que la haine, la
colére et la guerre sont la cause de la souffrance et de la tristesse de
I'humanité. : « Le bien auquel aspire pour soi chaque homme qui suit
la vertu, il le désirera aussi tous autres » (B. Spinoza, 1999, p. 473).
Cest pourquoi le but de cette seconde et derniére partie est de faire
ressortir les fondements et les apports éthiques du pardon.

2.1. Les Fondements éthiques du pardon

Le pardon requiert une dimension hautement éthique pour
briser le cycle de la vengeance. On rentre ainsi dans une alternative a
la fatalité de la violence inhérente a la nature. Cela exhibe le potentiel
réparateur de la condition humaine a travers une action libre et
individuel. Il s’agit donc de fonder les rapports humains sur une base
d’égale dignité, de liberté et de dépassement de soi pour une interaction
humaine enthousiaste et sans ressentiment. On peut affirmer dés lors
que I'approche éthique inscrit le pardon dans le don de soi comme acte

173



KONE Siaka — Repenser le pardon comme catégorie éthigue ...

fondamentalement humain. Le pardon devient donc la voie de la vie
heureuse, qualifiée aussi de bien-étre dans les principes éthiques. Il
produit un effet pacificateur parce qu’on se libére des émotions néfastes
en favorisant la quiétude psychosomatique. Dans cette perspective,
pardonner devient dans 'approche éthique, un principe de bienfaisance
et une alternative a la malfaisance qui est la vengeance. On peut donc
retenir que le pardon est un acte de rationalité, subjectif, volontaire et
de responsabilité face aux épreuves de la vie. C'est justement ce qui
I'inscrit dans les liens éthiques et par une approche de cette nature
qu'on peut découvrir son potentiel pour la paix et la réconciliation.

Paul Ricceur a développé une analyse admirable de cette
approche éthique du pardon. L'illustration qu’il donne situe le pardon
dans les liens de la médiation qui sépare la faute du sujet sans pour
autant supprimer la culpabilité. En refusant toute idée de marchandage
du pardon, il en fait un mécanisme de réconciliation de 'individu avec
soi-méme pour restaurer une relation de réciprocité transcendant la
logique utilitariste de I'éthique du dépassement. Le pardon fait alors
appel a une activité bipartite de mémoire et de deuil, c’est pourquoi il
disait que « le pardon est I'imputabilité ¢’est-a-dire le lieu ott 'agent se
lie de son action et s’en reconnait coupable » (P. Ricoeur, 2000, p. 394).
On comprend donc que le pardon fait appel a la mémoire, a 'histoire
et a l'oubli qui sont éthiques.

2.2. Pardon et sagesse philosophique

La question du pardon a fait l'objet d'une réflexion gquasi
permanente en philosophie sans pour autant épuiser sa quintessence.
On a historiquement vu un intérét moral de cette question a partir
d’Emmanuel Kant et de Soren Kierkegaard. A partir de Arendt, on y
découvre une approche politique de la question du pardon face aux
atrocités du nazisme hitlérien. Malgré cet intérét épistémologique
important sur I'analyse de la question du pardon, des équivoques ont
toujours persisté sur les rapports du pardon a la justice, a la gréce et la
responsabilité. Pourtant la notion de sagesse contient en elle-méme la
solution et qui permet de résoudre cette aporie.

La figure du sage reste le modele emblématique de 1'éthicité du
pardon. La sagesse fait allusion a un état d’esprit de connaissance, de
maitrise de soi et de décentrement face a 'emprise conformiste. C'est
qui donne sens a l'affirmation selon laquelle, « le sage vit comme un
dieu parmi les hommes » (Epicure, 1998, p. 81). Cela voudrait signifier

174



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

que le sage est un modéle d’homme accompli de science et d’action.
C'est le sens de l'affirmation cartésienne selon laquelle par sagesse, «
on n'entend pas seulement la prudence dans les affaires, mais une
parfaite connaissance de toutes les choses que 'homme peut savoir tant
pour sa conduite de la vie que pour la conservation de sa santé » (R.
Descartes, 1966, p. 557). En conséquence, la sagesse contient aussi une
inclinaison au pardon. Une capacitation c’est-a-dire une maturation et
autonomisation des capacités personnelles pour s’ouvrir aux autres
individus. C’est justement ce qui correspond a l'altérité qui permet
d’accueillir le prochain.

La sagesse offre une lucidité sur I'existence en ce sens que la vie
des humains est parfois sujette a la régression précisément au
ressentiment. Le pardon s’inscrit dans la capacité individuelle a se
détacher, comme l'exige le critére de la sagesse, de tout ce qui nous a
offusqué. Cest I'unique possibilité d’accueillir les imperfections de soi
et des autres. Dans ce contexte le pardon devient non pas un oubli mais
une transcendance du mal subi. Il est compris et volontairement
assumé. Cela crée une distinction entre le pardon du sage et celui du
Saint. Pour le premier c’est un acte de rationalité ouvert sur la
condition humaine dont le but est d’éteindre les flammes de la haine et
de la violence qui sont des signes manifestes d'un manque de sagesse.
Par contre, le pardon du Saint s’inscrit dans ses actes de dévotion dans
le but d’'une rédemption de ses propres imperfections devant le sacré
en vue de la récompense.

C’est la raison pour laquelle Kant pergoit le pardon non pas
comme une patience a supporter les offenses mais plutot par « un pur
devoir » (E. Kant, 2019, p.138). Cela veut tout simplement dire que le
pardon est sans condition. Et c’est ce qui le rend sincére sinon la
compensation sera un biais qui le vicierait. Il serait dans la logique
kantienne, un acte impur car ne relevant pas de la raison pratique. On
peut alors retenir que le pardon est 'ceuvre de sagesse et la parachéve
pour jouir d’une existence heureuse. C'est pourquoi face a la pesanteur
de la logique vengeresse de I'ami-ennemi des relations humaines, «
Ricoeur situe le pardon dans les grands gestes symboliques pour les
grands hommes, capables de dépassement » (Y. Fofana, 2000, p. 205).

2.3. Les stratégies de réalisation du pardon éthique

On entend généralement par stratégie, « I'art d’élaborer et de
coordonner un ensemble de plan d’action pour atteindre un résultat »

175



KONE Siaka — Repenser le pardon comme catégorie éthigue ...

(A. Desreumaux, 2013, p. 439). Il s’agit dans notre contexte ici de
I'ensemble des mécanismes qu’on pourrait mobiliser pour permettre
une compréhension du pardon éthique. En maintenant notre approche
philosophico-éthique, nous nous appuierons de fagon analytique sur
I'histoire de la philosophie pour y déceler des mécanismes pour
atteindre notre objectif. Dans ce cadre, il nous faut retenir que la
question du pardon au sens philosophique nous renvoie a la question
de I'altérité c’est-a-dire notre rapport a soi et aux autres. Pour ce faire,
nous proposons trois mécanismes philosophiques a savoir : la
compréhension et I'acception de la vulnérabilité comme invitation au
pardon, la communication et I'humanisme. S’agissant du premier
mécanisme dédié a la vulnérabilité de la nature humaine, le signe
infaillible de cette vulnérabilité dans I'altérité est celui du visage.

Selon Levinas, le visage est ce qui nous révéle en premiére
instance la vulnérabilité ou la fragilité. Il renvoie a une relation éthique
parce qu’il engage notre responsabilité vis-a-vis du prochain. Cest le
sens de cette affirmation : « I'Etre qui s’exprime s'impose en appelant
a moi sa misére, sa nudité, sa faim [...] sans que je puisse étre sourd a
son appel » (E. Levinas, 1990, p. 219). Nous prenons ici cette forme de
vulnérabilité comme source d’invitation au pardon a laquelle on ne
peut pas se dérober parce que la responsabilité est totale. En plus, cette
vulnérabilité établit une altérité. C'est une logique de dialogue qui
conduit inévitablement a 1'éthique de la communication. L’autre qui
s’ouvre a moi par le miroir du visage a besoin d’une réciprocité.

C'est justement a quoi Jiirgen Habermas nous invite dans le
cadre de I’éthique communicationnelle. Parce que « lorsque de son coté
l'offre d'un acte de langage, un accord intervient entre deux sujets
capables de parler et d’agir » (J. Habermas, 1987, p. 316). Cette entente
est sans doute une ouverture vers l'acceptabilité des états émotionnels.
On peut déduire donc de I'agir communicationnel une disposition
rationnelle du pardon du fait que les deux sujets qui communiquent
sont appelés a I'intercompréhension. Enfin, le dernier mécanisme de
I'obtention du pardon est celui de 'humanisme « est un sentiment de
bienveillance pour les valeurs humaines » (C. Roux, Pimbé, Lanot, et
Ropert, 1998, p. 189). Dans ce cadre, 'homme en tant que valeur doit
apprendre a réintégrer ses inclinaisons individuelles et collectives dans
le but de rehausser la dignité humaine. A ce niveau, il aura forcément
a faire a la tolérance. Etre humain, c’est en quelque sorte étre capable
de pardonner.

176



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

2.4. Le pardon, une éthique transcendante de la politique

Parler de la notion de transcendance risque de soulever des
équivoques en raison de son caractere polysémique. La transcendance
fait treés généralement allusion a la logique de surpassement mais aussi
d’'opposition a I'immanence. S’agissant ici de l'expression éthique
transcendante, nous 'utilisons dans un sens existentialiste sulvant la
logique sartrienne dans Transcendance de I'égo et poursuivie dans I’Etre
et le Néant. Elle qualifie dans ce cadre une projection de la conscience
individuelle au-dessus d’elle-méme par rationalité. A savoir, « une
conscience qui n'est pas centré sur 'ego ou le sujet mais fruit d'une
fluctuation ontologique » (J.-P. Sartre, 1992, p. 81). Cela nous invite
en conséquence de distinguer cette projection éthique de celle de la
morale qui est extérieure a la conscience individuelle.

Les principes moraux sont des prescriptions ou constructions
sociales antérieures a l'individu. Ils appartiennent aux faits sociaux et
participent activement a la formation de la conscience sociale. Par
contre, les principes éthiques sont des catégories rationnelles et
individuelles visant & guider et a pouvoir choisir. Le pardon éthique
telle que nous le concevons ici devient ainsi un acte intérieur et fruit
d’une sagesse individuelle c’est-a-dire une clairvoyance de la condition
humaine. Cela nous permet de franchir les bords de la politique qui est
collectif et s'impose a I'individu par un pur conditionnement opérant
pour I'intérét public. Nous estimons dés lors que le pardon offre un bel
exemple de pratique éthique puisqu’il reléve d'une part de la rationalité
sur la nature humaine et de l'autre s’adosse toujours ostensiblement
aux valeurs d’amour, charité et humanisme. Ces dimensions sont
irréductibles par la politique parce qu'elles la dépassent. Ces valeurs
s'inscrivent dans l'éthique de lintersubjectivité et releve de la
conscience éthique.

Le pardon éthique surgit de la relation asymétrique du sujet a
autrui comme une prédisposition a accueillir les vulnérabilités
subjectives. Il nous arrache, comme a linstar du visage chez
Emmanuel Levinas, de nos penchants naturels d'égoisme et de
méchanceté pour nous inscrire dans la prééminence de la liberté et de
la responsabilité. C'est ce qui faisait dire a Levinas que I'éthique est la
philosophie premiere (E. Levinas, 1982, p. 7), parce que la liberté n’est
pas le fruit d’'une simple auto-détermination du moi, mais une exigence
provenant de I'Autre. Cest bien I'Autrui qui m’interpelle, il me
transcende et me fait engager. Si pour Levinas le visage est l'affiche

177



KONE Siaka — Repenser le pardon comme catégorie éthigue ...

sur laquelle est inscrite I'impossibilité de tuer, nous dirons que cela est
également impossible sans une approche éthique c’est a dire une
philosophie du pardon. Et cest en poursuivant une approche
ontologico-phénoménologique que nous percevrons le caractére
dépassement du pardon éthique de la tutelle politique qui est
conditionnement et instrumentalisation. Or, une telle démarche est
peu respectueuse du principe d’autonomie de la conscience éthique.
C’est pourquoi la question de l'autonomie renvoie chez Kant, par
exemple, a la capacité d’auto-régulation humaine face précisément a la
fragilité ou la vulnérabilité au mal. Il ne peut alors avoir d’autonomie
au sens kantien du terme sans la « volonté qui détermine la moralité
de T'action » (E. Kant, 2019, p. 128). Et c'est justement ce que

I'approche éthique du pardon privilégie a travers le principe du
consentement éclairé sans influence ni conditionnement.

Conclusion

En définitive, il ressort que le pardon représente un instrument
politique majeur pour la cohésion et la réconciliation post-contlit.
Cependant, a défaut de réaliser une refondation éthique de la politique
soucieuse de la justice et de la dignité humaine, le pardon politique
devient le fruit d’une institutionnalisation, instrumentalisation et de
conditionnement qui entachent sa quintessence éthique. Le pardon,
loin d’étre réduit a un simple acte individuel de tolérance ou une
inclinaison psychologique de réconciliation, est avant tout une
exigence éthique que transcende les logiques instrumentales
hautement politiques de gouvernance. Repenser le pardon comme
catégorie éthique permet de redéfinir les rapports de I’éthique a I'action
collective, afin d’éviter que la politique ne soit le lieu exclusit de la
gestion des conflits et des ressentiments en oftfrant une possibilité de
vivre ensemble au-dela des fautes commises.

Références bibliographiques

ARENDT, Hannah, 1983, Condition de l'homme moderne, Paris, Calman
lévy.

ARISTOTE, 2007, Ethz'que a Nicomaque, Paris, J-Vrin.

CATHERINE Roux-Lanier, DANIEL Pimbé, FRANCK Lanot et
ANDRE Ropert, 1998, Dictionnaire de culture générale A a 7,
Paris, Hatier.

178



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025

DERRIDA Jacques, 2000, Foz et Savoir, Paris, Seuil.

Desreumaux, A., 2018, Dictionnaire critique de la RSE, Paris, Presses
Universitaires du Septentrion.

DESCARTES René, 1966, Principes de la philosophie, Paris, Gallimard.

EPICURE, 1998, Lettre a Ménécée, Paris, Nathan.

FOFANA'Y., 2000, "Ethique du pardon chez Paul Ricoeur", in Bulletin
de littérature ecclésiastique, CI-3, 199-214.

HABERMAS Jurgen, 1987, Théorie de l'agir communicationnel, Paris,
Fayard.

JANKELEVIITCH Vladmir, 1967, Le Pardon, Paris, Montaigne.

KANT Emmanuel, 2019, Métaphysique des maeurs, trad. Ole Hassen-
Love, Paris, Hatier poche.

LEVINAS Emmanuel, 1982, Ethz'que comme philosophie premiere, Paris,
Rivages poche.

LEVINAS Emmanuel, 1990, Totalité et Infini, Paris, Livre de poche.

RANCIERE Jacques, 1995, Mésentente, Paris, Galilée.

RICOEUR Paul, 2000, La mémoire, l'histoire et l'oubli, Paris, Seuil.

SANDRA Fancello et ANDRE Mary (s.d.), Institution du pardon et
politiques de la delivrance en Afrique de ['Ouest, Journalistes des
africanistes.

SARTRE Jean Paul, 1992, Transcendance de l’égo, Paris, J-Vrin.

SPINOZA Baruch, 1965, Traité théologico-politique, Paris, Garnier
Flammarion.

SPINOZA Baruch, 2017, Ethz'que, Paris, J-Vrin.

TILQUIN Thomas, 2014, De ['usage du pardon en politique et dans les
institutions, Belgique, Centre de formation Cardjin asbi,
www.cefoc.be.

179



