
Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

331 
 

LES DYNAMIQUES SOCIOCULTURELLES DE 

L’EMERGENCE DU KEMITISME AU BURKINA FASO 

 

POGOROWA Jérémie 
Université Saint Thomas d’Aquin (USTA) /Burkina Faso 

E-mail :  pogorowa.jp@gmail.com 
 

Soumission : 18/11/2025                                        Acceptation : 14/12/2025  

 

Résumé : Cette recherche analyse les dynamiques socioculturelles 

ayant favorisé l’émergence du kémitisme au Burkina Faso. Le 

kémitisme est appréhendé comme un mouvement spirituel et 

identitaire inspiré des traditions pharaoniques. L’étude repose sur une 

enquête ethnographique conduite à Ouagadougou entre 2017 et 2024. 

Elle met en évidence l’articulation entre trajectoires diasporiques, 

implantations locales et influences transnationales. Les circulations 

migratoires et académiques constituent des vecteurs majeurs de 

diffusion afrocentrique. Des acteurs formés aux États-Unis et en 

Afrique ont contribué à l’importation de ces référents. Sur le plan 

endogène, le mouvement estudiantin « 2h pour nous, 2h pour Kamita 

» a joué un rôle fondateur. La création de l’association LEGRATA a 

marqué une étape décisive dans l’institutionnalisation du courant. 

L’influence de figures panafricanistes telles que Ama Mazama, 

Théophile Obenga et Kémi Séba est également déterminante. Le 

kémitisme apparaît ainsi comme un espace de recomposition 

identitaire, articulant revendication culturelle, quête spirituelle et 

affirmation politique. 

Mots-clés : Kémitisme ; afrocentricité ; diaspora ; panafricanisme ; 

Ouagadougou. 

Abstract: This research analyzes the sociocultural dynamics that have 

facilitated the emergence of Kemetism in Burkina Faso. Kemetism is 

understood as a spiritual and identity-based movement inspired by 

Pharaonic traditions. The study is grounded in an ethnographic 

investigation conducted in Ouagadougou between 2017 and 2024. It 

highlights the interplay between diasporic trajectories, local 

implantations, and transnational influences. Migratory and academic 

circulations constitute major channels for the dissemination of 

Afrocentric ideas. Actors trained in the United States and in various 

mailto:pogorowa.jp@gmail.com


POGOROWA Jérémie – Les dynamiques socioculturelles de l’émergence ... 

_________________________________________________________________ 

332 
 

African countries have contributed to the introduction of these 

references. On the endogenous level, the student movement “2h pour 

nous, 2h pour Kamita” played a foundational role. The creation of the 

association LEGRATA marked a decisive step in the 

institutionalization of the movement. The influence of Pan-Africanist 

figures such as Ama Mazama, Théophile Obenga, and Kémi Séba is 

also crucial. Kemetism thus appears as a space of identity 

reconfiguration, combining cultural assertion, spiritual quest, and 

political affirmation. 

Keywords: Kemetism; Afrocentricity; Diaspora; Pan-Africanism; 

Ouagadougou. 

Introduction 

 

Depuis la fin du XXᵉ siècle, l’Afrique subsaharienne connaît une 

profonde recomposition de ses espaces religieux, sous l’effet conjugué 

de la mondialisation, des mobilités diasporiques et du renouveau des 

identités culturelles africaines. Ce contexte favorise l’émergence de 

nouvelles formes de religiosité, souvent portées par des acteurs 

intellectuels et militants engagés dans une démarche de 

réappropriation symbolique de l’héritage africain. Au Burkina Faso, 

cette dynamique se manifeste à travers la montée du kémitisme, 

mouvement spirituel et identitaire inspiré des traditions de l’Égypte 

antique, qui prône la réhabilitation des valeurs africaines et la rupture 

symbolique avec les religions importées. 

Le kémitisme s’inscrit dans un champ intellectuel traversé par 

plusieurs traditions critiques. D’abord, les travaux de C.-A. Diop 

(1981) sur la continuité historique africaine, ainsi que ceux de F. Fanon 

(1961) et A. Mbembe (2000) sur la subjectivation postcoloniale, qui 

éclairent les dimensions politiques et existentielles de cette 

réappropriation spirituelle. Ensuite, l’afrocentricité développée par 

M.-K. Asante (2003) et A. Mazama (2001, 2002, 2007), et qui valorise 

le réancrage de l’expérience africaine dans la production du savoir. À 

ce propos, W.-B. Churu et N. Wachira (2022), dans leur étude sur la 

jeunesse africaine, soulignent le rôle de l’afrocentricité dans la 

redynamisation de la spiritualité et de la culture africaines. Enfin, la 

sociologie des nouveaux mouvements religieux (H. Champion, 1995 ; 

D. Hervieu-Léger, 1999), qui permet d’analyser les logiques 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

333 
 

d’innovation, d’institutionnalisation et de légitimation symbolique.  

Par ailleurs, les recherches consacrées à la pluralisation du croire en 

Afrique (C. Mayrargue, 2009 ; M. Lasseur et C. Mayrargue, 2011 ; M. 

Lasseur, 2016 ; A. Degorce et L. Kibora, 2021 ; M. 

Agnieszka Kedzierska, 2022) ont mis en lumière la mobilité des 

appartenances et la réinvention des pratiques rituelles dans un 

contexte de globalisation religieuse.  

Toutefois, le kémitisme, dans ses formes de réappropriation 

locales, demeure un angle mort de la recherche francophone, souvent 

confondu avec le panafricanisme politique, mouvement qui vise à 

construire une unité africaine forte, à défendre la souveraineté du 

continent et à renforcer la solidarité avec la diaspora africaine. La 

présente étude se justifie donc par la nécessité de combler cette lacune 

scientifique et de documenter l’essor récent du kémitisme au Burkina 

Faso. Elle propose une analyse empirique et contextualisée du 

phénomène au Burkina Faso, à la croisée des dynamiques diasporiques 

et des logiques locales d’ancrage spirituel. 

La question centrale qui guide cette recherche est la suivante : 

Quelles sont les dynamiques socioculturelles, diasporiques et 

transnationales qui ont favorisé l’émergence et la légitimation du 

kémitisme au Burkina Faso ? Autrement dit, comment des acteurs 

sociaux issus de milieux étudiants, intellectuels ou diasporiques 

parviennent-ils à transformer un référentiel afrocentrique né dans la 

diaspora en une pratique spirituelle enracinée dans le contexte 

burkinabè ? 

Cette étude repose sur trois hypothèses principales : 

• Le kémitisme burkinabè trouve son origine dans la diaspora 

intellectuelle, vecteur d’importation et d’adaptation des idéaux 

afrocentriques. 

• Sa consolidation résulte de la structuration associative et 

estudiantine, qui assure sa visibilité et son 

institutionnalisation dans l’espace public. 

• Le kémitisme constitue un espace de recomposition identitaire 

hybride, combinant spiritualité ancestrale, militantisme 

panafricaniste et revendication culturelle. 

L’objectif général de cette recherche est d’analyser les logiques 

sociales et culturelles qui ont favorisé l’émergence et la diffusion du 

kémitisme au Burkina Faso. Plus spécifiquement, il s’agit de : 



POGOROWA Jérémie – Les dynamiques socioculturelles de l’émergence ... 

_________________________________________________________________ 

334 
 

• Identifier les trajectoires diasporiques et locales des premiers 

adeptes kémites ; 

• Examiner les processus d’institutionnalisation du mouvement 

à travers les associations et les réseaux transnationaux ; 

• Comprendre comment les influences intellectuelles et 

panafricanistes ont contribué à la légitimation de cette 

religiosité afrocentrique ; 

• Analyser les tensions identitaires entre héritage culturel, 

influences globales et enjeux de reconnaissance dans le champ 

religieux burkinabè. 

1. Méthodologie 

1.1. Genèse de l’étude 

La présente étude est née d’un constat relatif à l’émergence et à 

la progressive médiatisation d’un mouvement panafricaniste dans 

l’espace universitaire et sociopolitique de Ouagadougou. Ce 

mouvement, connu sous l’appellation « 2h pour nous, 2h pour 

l’Afrique », voit le jour en 2013 dans un contexte marqué par de fortes 

tensions politiques qui culmineront avec l’insurrection populaire 

d’octobre 2014 au Burkina Faso. Notre première rencontre avec ce 

mouvement étudiant remonte à 2015, lors d’une enquête de terrain 

consacrée à la politisation des mouvements estudiantins sur le campus 

de Ouagadougou. 

Inspiré des idéaux panafricanistes de Cheikh Anta Diop (unité 

culturelle et historique de l’Afrique, symbolisée par l’Égypte antique 

noire ; État fédéral souverain ; développement endogène autonome), ce 

mouvement s’est d’abord affirmé dans une logique néo-panafricaniste 

avant d’opérer, à partir de 2018, une mutation idéologique en 

changeant de nom pour devenir « 2h pour nous, 2h pour Kamita ». Cet 

acte marque une inscription plus visible dans le champ sociopolitique 

et culturel burkinabè. C’est à partir de cette période qu’est née l’idée 

d’entreprendre une enquête approfondie sur le kémitisme et ses 

manifestations dans la capitale. 

1.2. Approche méthodologique 

La méthodologie adoptée s’appuie sur une enquête 

ethnographique de longue durée, articulée autour de l’observation 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

335 
 

participante, complétée par des entretiens semi-directifs et par une 

analyse des productions médiatiques. Ce dispositif s’est construit à 

partir de relations suivies avec un noyau d’informateurs kémites, 

permettant de documenter les dynamiques internes du mouvement 

ainsi que ses modes d’interaction avec l’environnement sociopolitique. 

Cette recherche s’inscrit dans une approche qualitative à visée 

compréhensive, mobilisant les outils de l’ethnographie pour analyser 

les logiques sociales et politiques du kémitisme dans les espaces 

universitaire et sociopolitique de Ouagadougou. 

1.3. Cadre spatio-temporel de l’enquête 

L’enquête s’est déroulée à Ouagadougou, capitale du Burkina 

Faso, entre 2017 et 2024. Elle s’est faite en deux phases successives : 

La première phase (2017-2020) s’est concentrée sur le 

mouvement estudiantin « 2h pour nous, 2h pour Kamita ». Elle a 

combiné l’observation directe sur le terrain et l’analyse des activités 

relayées sur les réseaux sociaux. Cette période a révélé l’émergence 

d’un kémitisme structuré, notamment à travers la célébration du 

nouvel An kémite en 2018, ponctuée de conférences et d’autres 

activités culturelles. La création de « Kamita TV », plateforme de 

diffusion en ligne, a également marqué une étape importante dans la 

visibilité du mouvement. Les données recueillies ont mis en évidence 

la dimension sociopolitique du kémitisme, davantage que son versant 

religieux. Ce constat a motivé l’élargissement de l’enquête à d’autres 

organisations kémites afin de mieux cerner la pluralité du phénomène. 

La seconde phase (2021-2024) s’est ouverte à la suite d’un 

événement marquant : l’incinération de fétiches à la paroisse Saint 

Pierre de Gounghin en avril 2021, qui a suscité une vive réaction des 

mouvements kémites. Cet incident a permis d’identifier cinq 

organisations évoluant à Ouagadougou : « 2h pour nous, 2h pour 

Kamita », LEGRATA (Le Grand Retour de l’Afrique sur la Terre de 

ses Ancêtres), Faso Kudumde, Maaya Blôn et Miirya. L’enquête s’est 

alors recentrée sur deux mouvements majeurs : « 2h pour nous, 2h 

pour Kamita » et l’association LEGRATA, née en 2021 à Bobo 

Dioulasso avant de s’implanter à Ouagadougou. Le premier incarne 

une tendance politique du kémitisme, tandis que le second revendique 

une orientation religieuse, apolitique, axée sur le retour aux sources 

ancestrales africaines. 



POGOROWA Jérémie – Les dynamiques socioculturelles de l’émergence ... 

_________________________________________________________________ 

336 
 

Cette phase a été enrichie par l’observation participante d’un 

événement majeur commencé en 2022 à Ouagadougou : la célébration 

annuelle du djibôn international sur les rives du barrage de Tanghin. 

Ce rite sacrificiel, réunissant l’ensemble des mouvements kémites et 

des groupes traditionnalistes tels que les dozos, a constitué un moment 

fort de légitimation culturelle pour le kémitisme dans l’espace 

ouagalais. 

1.4. Population et échantillonnage 

La population ciblée par cette recherche est constituée des 

membres des mouvements kémites actifs dans la ville de 

Ouagadougou. Deux organisations ont été retenues comme objets 

principaux d’investigation : le mouvement estudiantin « 2h pour nous, 

2h pour Kamita » et l’association LEGRATA. Le choix de ces deux 

structures s’explique par leur rôle central dans la diffusion du 

kémitisme, l’une privilégiant une orientation politique et militante, 

l’autre mettant l’accent sur la dimension religieuse et culturelle du 

retour aux sources africaines. 

Au total, vingt-huit personnes ont été interviewées. Parmi elles, 

dix-huit sont issues du mouvement « 2h pour nous, 2h pour Kamita », 

tandis que dix appartiennent à l’association LEGRATA. Cette 

répartition a permis de couvrir les deux tendances majeures du 

kémitisme : la tendance politique et la tendance religieuse. 

L’échantillon a été constitué de manière raisonnée, en privilégiant les 

acteurs les plus actifs et les plus représentatifs de leurs organisations. 

Ce choix méthodologique s’inscrit dans une logique qualitative, où la 

pertinence des discours recueillis prime sur la représentativité 

statistique. 

La population enquêtée se caractérise par une forte 

prédominance masculine, la présence féminine étant marginale. Ce 

déséquilibre reflète la composition réelle des mouvements kémites, où 

les hommes occupent la majorité des postes de responsabilité et 

participent plus activement aux activités publiques. La faible 

représentation des femmes constitue en soi un élément d’analyse, 

révélant les rapports de genre au sein de ces organisations. 

 

1.5. Techniques de collecte des données 

 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

337 
 

Au fil de l’enquête, les données se sont tissées à travers plusieurs 

chemins. D’abord, il y a eu les propos recueillis lors d’entretiens semi-

directifs, parfois en tête-à-tête, parfois en groupe. Les entretiens se 

sont déroulés dans des espaces variés de la capitale, allant des domiciles 

familiaux aux « quartiers généraux » des mouvements, en passant par 

des lieux de socialisation informelle. Cette diversité des cadres 

d’entretien a permis de saisir les acteurs dans leurs environnements 

kémites, favorisant une meilleure compréhension de leurs pratiques et 

de leurs représentations. 

Parallèlement, une immersion prolongée dans la vie et les 

événements des mouvements kémites a permis d’observer de 

l’intérieur les pratiques, les discours et les interactions. Cette 

observation participante, vécue au rythme des principales activités des 

kémites (cérémonies rituelles, conférences) a donné accès à une 

compréhension plus fine des dynamiques collectives. 

Enfin, le terrain s’est prolongé dans l’espace numérique. Les 

réseaux sociaux, les vidéos et les publications en ligne ont constitué 

une matière essentielle pour saisir les stratégies de médiatisation et les 

contenus idéologiques diffusés. Ces supports numériques, notamment 

la Kamita TV ainsi que les pages Facebook (« Communauté Kamite 

Burkina », « Kamita Yaar », « LEGRATA », « 2h pour nous, 2h pour 

Kamita ») ont révélé une autre facette du mouvement : celle de sa 

présence et de son influence dans la sphère digitale. 

1.6. Considérations éthiques  

Les entretiens ont été conduits conformément aux principes 

éthiques en vigueur. Les participants ont été informés du caractère 

scientifique de la recherche et de l’usage strictement académique des 

données recueillies. Leur consentement éclairé a été obtenu oralement 

avant chaque entretien ou enregistrement. Afin de préserver la 

confidentialité des informations personnelles et sensibles, les propos 

ont été anonymisés et les noms des acteurs remplacés par des 

pseudonymes. Une vigilance particulière a été accordée au respect des 

espaces rituels, en adoptant une posture d’observation discrète, 

attentive et respectueuse des dynamiques communautaires. 

1.7. Traitement et analyse des données 



POGOROWA Jérémie – Les dynamiques socioculturelles de l’émergence ... 

_________________________________________________________________ 

338 
 

Le traitement et l’analyse des données ont suivi une démarche 

qualitative conforme aux exigences de l’enquête ethnographique de 

longue durée menée entre 2017 et 2024. L’ensemble du matériau 

recueilli (notes d’observation, entretiens semi-directifs, 

enregistrements audio, contenus numériques et productions 

médiatiques) a fait l’objet d’un processus d’organisation, de 

transcription et de codification. 

Dans un premier temps, les données issues des entretiens ont 

été intégralement transcrites, puis relues à plusieurs reprises afin 

d’identifier les éléments saillants relatifs aux trajectoires des acteurs, 

aux modes d’organisation des mouvements kémites et aux registres 

discursifs mobilisés. Les notes d’observation participante ont été 

classées chronologiquement et thématiquement, permettant de 

restituer la dynamique interne des groupes étudiés, leurs rituels, leurs 

interactions et leurs modalités d’inscription dans l’espace public. 

L’analyse a reposé sur une démarche inductive inspirée de la 

théorisation ancrée. Les données ont été codées manuellement selon 

un système de catégories évolutif, construit à partir des récurrences 

observées dans les discours et les pratiques. Trois grands ensembles 

thématiques ont progressivement émergé : les logiques diasporiques et 

intellectuelles de circulation des idées afrocentriques ; les processus 

d’institutionnalisation et de structuration organisationnelle ; les 

recompositions identitaires articulant spiritualité, militantisme et 

revendication culturelle. 

Les matériaux numériques (vidéos, publications Facebook) ont 

été analysés à partir d’une grille spécifique portant sur les stratégies 

de médiatisation, les formes de mise en scène du kémitisme et les 

registres argumentatifs mobilisés pour se légitimer. Cette analyse a 

permis de saisir la manière dont les acteurs construisent une présence 

publique, élaborent un discours d’autorité et articulent leur 

engagement local à des imaginaires transnationaux. 

Le croisement des différentes sources a constitué un élément 

central du traitement des données. La triangulation entre 

observations, entretiens et productions médiatiques a permis de 

renforcer la validité des résultats, en confrontant les discours 

déclaratifs aux pratiques observées et aux représentations diffusées 

dans l’espace numérique. Cette démarche a également permis 

d’identifier les tensions internes au mouvement, les divergences entre 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

339 
 

tendances politiques et religieuses, ainsi que les variations dans les 

modes d’adhésion. 

Enfin, l’analyse a été conduite dans une perspective 

compréhensive, attentive aux significations que les acteurs attribuent 

à leurs pratiques et à leur engagement. L’objectif n’était pas de mesurer 

quantitativement l’ampleur du kémitisme, mais d’en restituer les 

logiques sociales, les dynamiques d’appropriation et les enjeux 

symboliques dans le contexte burkinabè. 

2. Résultats 

2.1. Origines diasporiques du kémitisme burkinabè 

L’implantation du kémitisme au Burkina Faso s’inscrit dans une 

dynamique transnationale, marquée par l’influence de la diaspora 

burkinabè. Avant son enracinement local, ce courant religieux et 

culturel a été adopté par des Burkinabè résidant à l’étranger, 

notamment aux États-Unis. Par ailleurs, le phénomène de mobilité 

académique et en particulier la mobilité étudiante a favorisé le contact 

de jeunes étudiants burkinabè et d’intellectuels avec des acteurs et 

idéologies kémites, aussi bien en Occident qu’à l’intérieur de l’Afrique. 

Ces trajectoires migratoires ont contribué à l’importation de 

références afrocentriques (Cheikh Anta Diop, Molefi Kete Asante), en 

particulier celles issues du kémitisme afro-américain, dans la 

construction identitaire des premiers adeptes burkinabè. 

Parmi les figures de cette adhésion diasporique, le cas de Kugri, 

55 ans, membre de LEGRATA, se révèle particulièrement significatif. 

Professeur d’anglais au lycée dès le début des années 1990, il s’installe 

aux États-Unis autour des années 2000. Il entre en contact avec le 

kémitisme afro-américain, né dans les années 1970 dans un contexte 

de quête identitaire et de rejet de l’héritage colonial et chrétien. Séduit 

par cette démarche de réappropriation culturelle, Kugri remet en 

question son héritage chrétien et adopte une posture critique à l’égard 

de la foi catholique, qu’il perçoit comme un vecteur de domination 

coloniale. Ce processus de rupture se manifeste par l’abandon de son 

prénom chrétien au profit du nom « Kugri » qui signifie « pierre » en 

mooré, sa langue maternelle. Il se définit désormais comme maankuuda, 

c’est-à-dire un adepte du culte des ancêtres. Ce changement de nom, 

interprété comme une refondation identitaire africaine, s’inscrit dans 

une logique afrocentrique proche de celle des militants afro-

https://www.google.com/search?q=Cheikh+Anta+Diop&rlz=1C1CHBF_frBF926BF932&oq=exemples+de+r%C3%A9f%C3%A9rences+afrocentriques+&gs_lcrp=EgZjaHJvbWUyBggAEEUYOTIHCAEQIRigATIHCAIQIRigAdIBCjE5NzgxajBqMTWoAgiwAgHxBT51hfnjtWDs&sourceid=chrome&ie=UTF-8&mstk=AUtExfAyJCsS2-ElrGoegX0i_cz3QpFFLRI3Z96psY0IuLmTlP3btT43gnKyfcEKKKLfhOKZlaGaEMuZuNiazPmLmPV4XoeOsMCy4MNBSIOTBmMbbfocUx6IBiHzLPOzcRU_xHD997BeyHgkwCmFH6N4iIcdz_aL-A64odn309Oni8H1g1I&csui=3&ved=2ahUKEwiA8-rpu8aRAxWfY0EAHUcXDgkQgK4QegQIARAB
https://www.google.com/search?q=Molefi+Kete+Asante&rlz=1C1CHBF_frBF926BF932&oq=exemples+de+r%C3%A9f%C3%A9rences+afrocentriques+&gs_lcrp=EgZjaHJvbWUyBggAEEUYOTIHCAEQIRigATIHCAIQIRigAdIBCjE5NzgxajBqMTWoAgiwAgHxBT51hfnjtWDs&sourceid=chrome&ie=UTF-8&mstk=AUtExfAyJCsS2-ElrGoegX0i_cz3QpFFLRI3Z96psY0IuLmTlP3btT43gnKyfcEKKKLfhOKZlaGaEMuZuNiazPmLmPV4XoeOsMCy4MNBSIOTBmMbbfocUx6IBiHzLPOzcRU_xHD997BeyHgkwCmFH6N4iIcdz_aL-A64odn309Oni8H1g1I&csui=3&ved=2ahUKEwiA8-rpu8aRAxWfY0EAHUcXDgkQgK4QegQIAxAF


POGOROWA Jérémie – Les dynamiques socioculturelles de l’émergence ... 

_________________________________________________________________ 

340 
 

américains, pour qui la réappropriation du nom africain constitue une 

étape essentielle vers l’authenticité africaine (Y. Auque-Pallez, 2022). 

Tout en continuant de résider aux États-Unis, Kugri est membre de 

l’association kémite LEGRATA, basée au Burkina Faso. 

Un autre parcours illustratif est celui de Wendsida, 30 ans, 

membre de LEGRATA, interprète et promoteur des langues 

nationales burkinabè. Il découvre le kémitisme en 2010 en Tunisie, lors 

de ses études supérieures. Cela se fait par l’intermédiaire d’étudiants 

camerounais également engagés dans ce courant. Il en témoigne : « 

J’avais des amis camerounais qui tenaient une page Facebook 

consacrée à ce sujet. Ils animaient des émissions à partir de leur Radio 

Libre Francophone pour parler du kémitisme. Ça me plaisait beaucoup 

et j’ai adhéré au kémitisme »1. À son retour à Ouagadougou après les 

études, Wendsida rejoint l’association LEGRATA dès sa création, 

contribuant ainsi à l’ancrage local du mouvement. En présentant le 

groupe WhatsApp de LEGRATA, cet informateur kémite indique que 

certains membres résident en Europe ou aux États-Unis. 

Ces deux trajectoires illustrent un double processus dans 

l’émergence du kémitisme au Burkina Faso : d’une part, l’engagement 

de Burkinabè initiés à l’étranger, porteurs d’une vision afrocentrique 

basée sur la fierté et l’identité africaines et sur la valorisation de 

l’histoire et des paradigmes culturels africains; d’autre part, la 

structuration progressive de mouvements locaux au cours de la 

dernière décennie, ayant favorisé l’enracinement du kémitisme dans le 

paysage religieux et culturel urbain. 

2.2. Genèse locale du mouvement 

L’implantation locale du kémitisme au Burkina Faso s’est 

progressivement consolidée à travers des initiatives estudiantines et 

associatives. Parmi celles-ci, le mouvement « 2h pour nous, 2h pour 

l’Afrique » constitue une étape fondatrice. Créé en 2013 sur le campus 

de l’université Joseph Ki-Zerbo à Ouagadougou, ce collectif d’étudiants 

consacrait quotidiennement deux heures à des débats sur les enjeux 

politiques du continent africain, dans une perspective panafricaniste de 

Cheikh Anta Diop. À ses débuts, le mouvement ne revendiquait pas 

une orientation kémite explicite, mais s’inscrivait dans un 

panafricanisme politique et militant sans revendication religieuse. 

 
1 Entretien réalisé avec Wendsida le 4 janvier 2024 à Ouagadougou. 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

341 
 

Cette tendance initiale est confirmée par Paul, 35 ans, doctorant en 

géographie et membre fondateur du mouvement avant de s’en 

dissocier : « Au début, on aimait faire des débats politiques pour 

éveiller la conscience des jeunes au panafricanisme. Le mouvement 

n’était pas spirituel, mais uniquement panafricain. Le kémitisme est 

venu bien après »2. 

Au fil du temps, le groupe a évolué vers une revendication 

identitaire et spirituelle, traduite par un changement de dénomination 

en 2018 : « 2h pour nous, 2h pour Kamita ». Cette réorientation 

marque l’intégration du kémitisme dans les discours et les pratiques 

du mouvement. Les membres se définissent désormais comme des 

kémites, en référence à la civilisation de l’Égypte pharaonique. Bala, 35 

ans, l’un des membres fondateurs du mouvement « 2h pour nous, 2h 

pour Kamita », est doctorant en études culturelles africaines. Il 

explicite cette nouvelle orientation : « Nous nous référons désormais 

comme des kamites ; ce qui est une forme de revendication 

philosophique et morale ; une manière d’exister par soi-même dans son 

espace »3. Ce tournant marque aussi la célébration pour la première 

fois du nouvel An kémite (le 19 juillet) et la création de la Kamita TV, 

une plateforme de webdiffusion de l’idéologie et des activités kémites.  

À ce mouvement estudiantin s’ajoute une autre structure 

d’obédience kémite, au profil distinct : il s’agit de l’association 

LEGRATA, fondée en 2021 à Bobo-Dioulasso. Rapidement dotée d’un 

siège à Ouagadougou, cette association regroupe des professionnels, 

des intellectuels, des acteurs culturels et des chefs traditionnels. Ses 

membres résident aussi bien au Burkina Faso, notamment à 

Ouagadougou et dans d’autres régions, qu’au sein de la diaspora 

burkinabè établie en Afrique, en Europe ou aux États-Unis. L’adhésion 

à LEGRATA implique l’acceptation de principes identitaires forts : 

renoncement à la religion d’origine (chrétienne ou musulmane) et, 

éventuellement, abandon du prénom religieux au profit d’un nom 

culturel africain ou tiré de l’Égypte antique. L’association fonctionne 

notamment via un groupe WhatsApp qui, selon Wendsida, l’un de ses 

membres, comptait entre 100 et 200 membres en janvier 2024. 

L’expérience de ces deux mouvements d’obédience kémite 

permet de cerner les contours de l’émergence locale du kémitisme au 

Burkina Faso. À ce jour, ce sont principalement ces deux entités qui 

 
2 Entretien réalisé avec Paul le 18 avril 2024 à Ouagadougou. 
3 Entretien réalisé avec Bala le 14 mars 2024 à Ouagadougou. 



POGOROWA Jérémie – Les dynamiques socioculturelles de l’émergence ... 

_________________________________________________________________ 

342 
 

assurent la visibilité publique du kémitisme, contribuant à sa 

légitimation sociale, culturelle, politique et religieuse. Ainsi, la genèse 

locale du kémitisme burkinabè repose sur une double dynamique : 

d’une part, l’évolution idéologique de mouvements estudiantins vers 

une spiritualité kémite ; d’autre part, la structuration d’associations 

transversales comme LEGRATA, qui assurent la diffusion et la 

reconnaissance du kémitisme dans l’espace socioculturel national. 

Outre ces deux mouvements, quelques autres associations culturelles 

sont régulièrement citées parmi les acteurs de la promotion du culte 

des ancêtres et des cultures africaines au Burkina Faso. Il s’agit 

notamment de Faso Kudumde, Maaya Blôn et Miirya, qui participent 

activement à la diffusion des idéaux kémites dans divers espaces 

sociaux et culturels. 

2.3. Influences régionales et transnationales 

La structuration du kémitisme au Burkina Faso s’inscrit dans un 

réseau de dynamiques régionales et transnationales ayant favorisé son 

émergence. Le Mali, en particulier, apparaît comme un foyer 

précurseur dans l’organisation du mouvement kémite en Afrique de 

l’Ouest. Contrairement au Burkina Faso, où le kémitisme s’est 

structuré plus récemment, le Mali a connu une organisation plus 

précoce du mouvement entre 2010 et 2015, d’après un rapport de la 

Division de l’Information, de la Documentation et des Recherches, un 

organe de l’Office Français de Protection des Réfugiés et Apatrides 

(DIDR/OFPRA, 2023). Cette antériorité, marquée par la naissance du 

3RNA Maaya (Rassemblement pour la Réhabilitation de la Religion 

Négro-Africaine-Maaya) et dominée par la figure de Doumbi Fakoly, 

écrivain et penseur panafricaniste malien, suggère une influence 

notable du modèle malien sur la configuration du kémitisme burkinabè. 

L’association culturelle malienne Maaya Blôn, née au Mali avant 

d’ouvrir une représentation au Burkina Faso, joue également un rôle 

central dans cette dynamique. Elle entretient des liens étroits avec 

l’association burkinabè LEGRATA, notamment dans la diffusion des 

discours et pratiques kémites via les réseaux sociaux. L’impact de 

Maaya Blôn s’est concrétisé par l’organisation, pour la première fois, de 

la troisième édition du djibôn international à Ouagadougou en 2022. 

Cet événement réunit chaque année plusieurs associations œuvrant 

pour la valorisation des cultures africaines et le culte des ancêtres, 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

343 
 

illustrant ainsi la circulation transnationale des idées et des pratiques 

kémites. 

Dans cette dynamique, les mouvements kémites « 2h pour nous, 

2h pour Kamita » et LEGRATA revendiquent, elles aussi, l’existence 

de représentations hors du territoire burkinabè, notamment en Côte 

d’Ivoire pour les deux, et en République Démocratique du Congo pour 

LEGRATA. Ces extensions géographiques témoignent d’une 

dynamique d’influences réciproques, où les circulations régionales et 

transnationales participent à la consolidation du kémitisme dans 

l’espace ouest-africain. 

 

2.4. Rôle des figures panafricanistes 

L’émergence du kémitisme au Burkina Faso a également été 

favorisée par l’intervention de figures panafricanistes influentes, dont 

les actions ont contribué à renforcer la visibilité du mouvement dans 

les milieux intellectuels, militants et culturels. Parmi ces 

personnalités, Kémi Séba, Ama Mazama et Théophile Obenga 

occupent une place centrale. 

Les tournées ouest-africaines de Kémi Séba ont eu un impact 

significatif sur la diffusion de l’idéologie kémite. Installé en Afrique de 

l’Ouest depuis 2011, ce militant franco-béninois, de son vrai nom 

Stellio Gilles Robert Capo Chichi, est connu pour son engagement 

panafricaniste radical. En 2015, il fonde l’Organisation Non 

Gouvernementale (ONG) « Urgences panafricanistes », qui devient 

rapidement un vecteur majeur de mobilisation dans l’espace 

francophone. Selon T. Vircoulon et ses collègues (2023, p. 39), « son 

audience a grandi au point d’être devenu le néo-panafricaniste le plus 

connu du monde francophone ». À partir de 2018, ses séjours à 

Ouagadougou lui permettent d’y implanter son ONG et d’entrer en 

contact avec le mouvement estudiantin « 2h pour nous, 2h pour Kamita 

». Cette interaction a favorisé l’appropriation de l’idéologie kémite par 

les jeunes militants burkinabè, notamment ceux engagés dans les 

débats panafricanistes. 

L’influence de Ama Mazama dans la « kémitisation » du 

mouvement « 2h pour nous, 2h pour Kamita » ne saurait être passée 

sous silence. En effet, parmi ses séjours à Ouagadougou, celui du 26 

février 2019 mérite une attention particulière. Ce jour-là, la présidente 



POGOROWA Jérémie – Les dynamiques socioculturelles de l’émergence ... 

_________________________________________________________________ 

344 
 

de Afrocentricity International a rejoint le mouvement sur le campus de 

l’université Joseph Ki-Zerbo, dans le cadre des débats visant à 

sensibiliser les étudiants au kémitisme. Sa prise de parole, 

chaleureusement applaudie par les étudiants, peut être résumée en 

trois points essentiels que les Africains doivent acquérir pour 

retrouver leur dignité : la conscience, la connaissance et le courage. 

Au-delà de la capitale burkinabè, l’action de Ama Mazama, qui se 

définit elle-même comme militante panafricaniste afrocentrique 

engagée dans le combat pour la renaissance kamite, s’étend à travers 

l’Afrique, de Yaoundé à Bamako en passant par Abidjan et Dakar. 

Le séjour de Théophile Obenga à Ouagadougou en 2020 

constitue également un moment clé dans la consolidation du 

kémitisme local. Égyptologue, il a rencontré les membres de « 2h pour 

nous, 2h pour Kamita », renforçant ainsi la légitimité intellectuelle du 

mouvement et stimulant les réflexions sur les spiritualités africaines 

précoloniales. 

L’ensemble de ces initiatives révèle une volonté croissante de 

formalisation du kémitisme au Burkina Faso. L’émergence de ce 

mouvement résulte d’un croisement entre influences diasporiques, 

dynamiques locales et circulations transnationales. Il se caractérise par 

une hétérogénéité de trajectoires individuelles et une hybridation des 

références idéologiques, traduisant une quête identitaire et spirituelle 

en constante mutation. 

3. Discussion 

3.1. Une genèse diasporique et militante 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

345 
 

Le kémitisme burkinabè ne s’est pas constitué exclusivement de 

manière autonome sur le territoire national. Il s’inscrit dans une 

trajectoire diasporique, portée par des figures dont l’adhésion à la 

pensée kémite s’est souvent construite à l’étranger, notamment aux 

États-Unis. Ces influences transnationales traduisent une dynamique 

historique plus vaste, amorcée dès les années 1950 avec l’émergence 

du nationalisme afro-américain, centré sur la revalorisation des 

origines africaines et la quête de l’identité noire. Les travaux de P. 

Guedj (2006, p. 29-31) montrent que les années 1960 ont vu apparaître 

des cultes afrocentriques valorisant les divinités ancestrales africaines. 

C’est ainsi que, à côté du mouvement religieux yoruba, apparaissent 

d’autres groupes parmi lesquels le mouvement akan qui s’inspire des 

traditions religieuses du peuple Akan (Ghana, Côte d’Ivoire). Ces 

groupes ont en commun la vénération de divinités africaines issues de 

diverses cultures. Ils s’inscrivent dans une dynamique de reconnexion 

spirituelle et identitaire avec l’Afrique. Dans les années 1970 apparaît 

le kémitisme, une religion afrocentrée inspirée par l’Égypte antique. 

Profondément influencée par Cheikh Anta Diop et Molefi Kete Asante, 

elle cherche à offrir aux Afro-Américains une spiritualité enracinée 

dans une civilisation africaine prestigieuse : l’Égypte antique. 

Ce contexte transnational a facilité l’adhésion précoce de 

membres de la diaspora burkinabè à ce mouvement religieux et 

identitaire. Lors de l’implantation formelle du kémitisme au Burkina 

Faso au cours de cette dernière décennie, plusieurs kémites issus de la 

diaspora se sont rapprochés des mouvements locaux afin de concrétiser 

un projet commun, articulé autour de la valorisation des héritages 

africains et de la réappropriation culturelle. Cette origine exogène du 

kémitisme soulève néanmoins des interrogations quant à la légitimité 

du mouvement dans le paysage religieux local, historiquement 

structuré autour des traditions endogènes et des religions révélées. 

L’introduction de références afrocentriques dans le contexte burkinabè 

invite à réfléchir aux tensions entre authenticité culturelle et 

influences transnationales, entre enracinement local et circulation 

globale des idées. Par exemple, tandis que certains kémites ouagalais 

adoptent volontiers un nom issu de l’Égypte antique, d’autres, en 

revanche, refusent de s’y rattacher et préfèrent choisir un nom tiré de 

leur culture locale, afin de maintenir un ancrage dans le culte de leurs 

ancêtres. Comme le souligne I. Post (2023) au sujet du kémitisme au 

Mali, la tentative de reconstruction des croyances égyptiennes 



POGOROWA Jérémie – Les dynamiques socioculturelles de l’émergence ... 

_________________________________________________________________ 

346 
 

anciennes dans un cadre contemporain peut susciter des tensions avec 

les systèmes religieux établis et compliquer son intégration dans le 

paysage religieux national. En effet, ces références afrocentriques, 

souvent élaborées dans la diaspora afro-américaine et centrée sur la 

civilisation de l’Égypte antique, sont perçues comme une importation 

d’idées et de pratiques extérieures, ce qui soulève une question : 

comment intégrer ces références sans diluer ou déformer les traditions 

locales, ni compromettre la quête de légitimité culturelle locale. Cette 

tension est d’autant plus forte que l’afrocentricité propose parfois une 

vision unifiée de l’Afrique, qui ne correspond pas toujours à la diversité 

réelle des cultures burkinabè. 

3.2. Une dynamique identitaire plurielle 

Le kémitisme au Burkina Faso, tel que révélé par les enquêtes 

de terrain, s’inscrit dans une dynamique identitaire plurielle. C’est un 

mouvement en pleine structuration, porté par des cercles intellectuels, 

des croyants traditionalistes et des militants panafricanistes, ce qui 

favorise une multiplicité de discours et de pratiques. 

Le projet DivTradBF (2021-2024) sur la diversité religieuse et 

les traditions au Burkina Faso, porté par l’Institut des Mondes 

Africains (IMAF), renforce cette lecture en montrant que les traditions 

religieuses au Burkina Faso sont souvent réappropriées de manière 

pragmatique par des artistes, intellectuels et notables coutumiers. Ce 

projet met en évidence l’ambiguïté entre tradition et religion, et la 

difficulté à définir des contours doctrinaux fixes dans un contexte de 

recomposition identitaire. La porosité doctrinale, bien qu’elle puisse 

accroître l’attractivité du mouvement auprès des jeunes urbains en 

quête de repères identitaires, comporte également le risque de dilution 

des fondements cultuels et de fragilisation de sa cohérence interne. 

L’hétérogénéité du kémitisme, bien qu’enrichissante, pose des défis à 

son institutionnalisation. Certaines figures comme Kemi Seba, bien 

que controversées, illustrent comment le kémitisme peut être utilisé 

comme outil de contestation politique et spirituelle, ce qui accentue 

encore sa diversité et sa complexité doctrinale. 

3.3. L’université comme incubateur idéologique 

L’université Joseph Ki-Zerbo joue un rôle déterminant dans la 

structuration du kémitisme burkinabè. Le mouvement « 2h pour nous, 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

347 
 

2h pour Kamita », né sur le campus universitaire, illustre la capacité 

des espaces académiques à devenir des foyers de contestation 

identitaire et de réflexion panafricaniste. Ce phénomène rejoint les 

analyses de C.-A. Diop (1981), qui soulignait déjà le rôle des 

intellectuels africains dans la réappropriation de l’histoire et de la 

culture africaine. De même, A. Mbembe (2000) évoque les campus 

africains comme des lieux de production de contre-discours face à 

l’hégémonie occidentale. Ce terreau intellectuel favorise l’élaboration 

de discours critiques sur l’histoire, la spiritualité et l’identité africaine. 

Toutefois, cette intellectualisation du kémitisme peut en limiter 

l’accessibilité aux couches populaires, créant ainsi une fracture entre 

une élite militante, souvent universitaire, et une base sociale plus large, 

moins en contact avec les références théoriques et les paradigmes 

afrocentriques. 

Ce clivage interroge la vulgarisation des idéaux kémites dans 

l’espace public. F. Fanon (1961) avait déjà mis en garde contre une élite 

postcoloniale coupée du peuple, et cette critique reste pertinente dans 

le contexte burkinabè. Le mouvement « 2h pour nous, 2h pour 

Kamita » tente de combler ce fossé en organisant des conférences et 

des échanges ouverts, comme en témoigne la venue de la guérisseuse 

Adja de Komsilga, à l’université Joseph Ki-Zerbo pour parler de 

médecine traditionnelle.  

3.4. Une hybridation panafricaniste 

L’influence de figures transnationales telles que Kémi Séba, 

Théophile Obenga et Ama Mazama, ainsi que les liens avec le 

kémitisme malien fortement imprégné par l’œuvre de l’écrivain et 

penseur panafricaniste Doumbi Fakoly, révèlent une hybridation 

idéologique au sein du mouvement kémite burkinabè. Cette 

hybridation idéologique observée au sein du mouvement kémite 

burkinabè témoigne d’un processus de réappropriation culturelle, dans 

lequel les acteurs mobilisent à la fois des références spirituelles 

ancestrales et des influences panafricanistes transnationales. En 

s’inspirant de figures, les adeptes ne se contentent pas d’adopter des 

modèles extérieurs : ils les réinterprètent pour répondre à leurs 

propres besoins identitaires et politiques. Cette démarche permet de 

reconstruire une continuité symbolique avec un passé africain valorisé, 

tout en intégrant des discours contemporains sur l’unité et la dignité 



POGOROWA Jérémie – Les dynamiques socioculturelles de l’émergence ... 

_________________________________________________________________ 

348 
 

noire. Ainsi, le mouvement kémite burkinabè se situe dans un 

entre-deux fécond, où la spiritualité ancienne devient un outil de 

mobilisation panafricaine, et où les influences globales servent à 

renforcer, plutôt qu’à effacer, les ancrages culturels locaux. C’est 

précisément cette articulation entre héritages endogènes et 

circulations transnationales qui fait de la réappropriation culturelle le 

moteur central de sa dynamique. Le kémitisme burkinabè apparaît 

ainsi comme un espace de négociation identitaire, où se croisent 

héritages culturels, aspirations politiques et influences diasporiques, 

dans une dynamique de recomposition permanente. Cette 

recomposition est alimentée par les réseaux sociaux et les échanges 

transnationaux. 

Conclusion 

L’analyse des données recueillies met en lumière la pluralité des 

dynamiques ayant conduit à l’émergence du kémitisme au Burkina 

Faso. Loin d’être un simple transfert idéologique, ce mouvement 

apparaît comme le résultat d’une hybridation entre influences 

diasporiques, dynamiques locales et circulations régionales. Les 

trajectoires de certains kémites burkinabè révèlent le rôle central de la 

mobilité académique et migratoire dans la diffusion du kémitisme afro-

américain, tandis que l’expérience du mouvement « 2h pour nous, 2h 

pour Kamita » illustre le processus d’appropriation locale d’un 

référentiel spirituel africain réinventé. 

L’étude montre également que la structuration du kémitisme 

s’appuie sur une double base : un ancrage urbain et intellectuel incarné 

par des associations comme LEGRATA, et une dimension 

transnationale soutenue par des réseaux panafricanistes régionaux 

(Maaya Blôn, 3RNA-Maaya) et des figures influentes telles que Kémi 

Séba, Ama Mazama ou Théophile Obenga. Ces acteurs contribuent à 

la diffusion d’un discours de dignité africaine, fondé sur la 

réhabilitation du culte des ancêtres et la valorisation des savoirs 

endogènes. 

Sur le plan scientifique, l’étude contribue à enrichir la réflexion 

sur les recompositions religieuses contemporaines en Afrique, en 

mettant en évidence la montée d’une religiosité afrocentrique qui 

combine engagement identitaire, mémoire historique et quête de 

légitimité spirituelle. Sur le plan social, elle met en relief une 

dynamique de réaffirmation culturelle qui interroge les rapports entre 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

349 
 

jeunesse, tradition et modernité, tout en ouvrant de nouvelles 

perspectives pour penser l’africanisation du religieux dans un contexte 

globalisé. 

------------------------------------------- 

Références bibliographiques 

AGNIESZKA KEDZIERSKA Manzon, 2022, « Retour aux sources ? 

Nouvelles formes de ritualisation et d’expertise rituelle 

en Afrique et ailleurs », Annuaire de l'École pratique des hautes 

études (EPHE), Section des sciences religieuses, 129 (1), p. 1-6. 

ASANTE Molefi Kete, 2003, Afrocentricity: The Theory of Social Change, 

Chicago, African American Images. 

AUQUE-PALLEZ Ysé, 2022, « Libérer l’Afrique ou se libérer soi-

même ? Mobilisations politiques et identitaires des militants 

panafricanistes afrocentriques en Île-de-France », Etudes de la 

Chaire Diasporas Africaines, 2, p. 1-99. Sciences Po Bordeaux et 

Université Bordeaux Montaigne. 

CHAMPION Françoise,1995, « Nouveaux mouvements religieux et 

nouvelles religiosités mystiques-ésotériques », Cahiers français 

(Paris, 1956), 273, p. 13-18. 

CHURU Wairimu Beatrice et NANCY Wachira, 2022, 

« Afrocentricity as a basis for restoration of African identity and 

agency. A call to authentic education in Africa », Journal of 

African Studies and Sustainable Development, 3 (2). 

DEGORCE Alice, KIBORA Ludovic et LANGEWIESCHE Katrin, 

2019, Rencontres religieuses et dynamiques sociales au Burkina Faso, 

Dakar, Amalion. 

DEGORCE Alice et KIBORA Ludovic, 2021, Migrations, mobilités et 

réseaux religieux au Burkina Faso, Dakar, Amalion. 

DIOP Cheikh Anta,1981, Civilisation ou barbarie : anthropologie sans 

complaisance, Paris, Présence Africaine. 

Division de l’Information, de la Documentation et des Recherches 

(Office Français de Protection des Réfugiés et Apatrides), 2023, 

Mali : Le mouvement kamite.  

FANON Franz, 1961, Les damnés de la terre, Paris, F. Maspero. 

GUEDJ Pauline, 2006, « “Blanche mais africaineˮ. Retour sur une 

ethnographie du mouvement “akanˮ états-unien », Pratiques 

religieuses afro-américaines. Terrains et expériences sensibles, dirigé 



POGOROWA Jérémie – Les dynamiques socioculturelles de l’émergence ... 

_________________________________________________________________ 

350 
 

par SANTIAGO Jorge et ROUGEON Marina, Academia-

L’Harmattan s.a., p. 29-54. 

HERVIEU-LÉGER Danièle, 1999, « Religion as memory », The 

pragmatics of defining religion : Contexts, concepts, and contests, 

dirigé par PLATVOET Jean et MOLENDIJK Arie-Leendert, 

Leiden, Brill, p. 73-92. 

LASSEUR Maud et MAYRARGUE Cédric, 2011, « Le religieux dans 

la pluralisation contemporaine. Éclatement et 

concurrence », Politique africaine, 123, p. 5-25. 

LASSEUR Maud, 2016, « Le pluralisme religieux dans la production 

des villes ouest-africaines », Géoconfluences. 

MAYRARGUE Cédric, 2009, « Pluralisation et compétition 

religieuses en Afrique subsaharienne. Pour une étude comparée 

des logiques sociales et politiques du christianisme et de 

l'Islam », Revue internationale de politique comparée,16, p. 83-98. 

MAZAMA Ama, 2001, « The Afrocentric paradigm: Contours and 

definitions », Journal of black studies, 31 (4), p. 387-405.  

MAZAMA Ama, 2002, « Afrocentricity and African Spirituality 

». Journal of Black Studies, 33 (2), p. 218-234.  

MAZAMA Ama, 2017, « Afrocentricity and African Spirituality in the 

21st Century», Journal of Black Studies, 48(6), p. 515-531. 

MBEMBE Achille, 2000, De la postcolonie : essai sur l'imagination 

politique dans l'Afrique contemporaine, Paris, Karthala Editions. 

OBENGA Théophile, 1990, La philosophie africaine de la période 

pharaonique : 2780–330 avant notre ère, Paris, L’Harmattan. 

POST Idrak (2023). Le kémitisme au Mali : Analyse d’un appel au retour à 

une croyance du passé, Le Kémitisme au Mali : Analyse d’un appel 

au Retour à une Croyance du Passé/ 

PROJET ANR DivTradBF (2021–2024). Diversité religieuse et 

traditions au Burkina Faso. IMAF - Institut des mondes africains 

- Diversité religieuse et traditions au Burkina Faso : enjeux 

historiques et actuels/ 

VIRCOULON Thierry, ANTIL Alain et GIOVALUCCHI François, 

2023, Le néo-panafricanisme en Afrique francophone, Paris, IFRI. 

https://www.cairn.info/article.php?ID_ARTICLE=POLAF_123_0005
https://www.cairn.info/article.php?ID_ARTICLE=POLAF_123_0005
https://www.cairn.info/article.php?ID_ARTICLE=POLAF_123_0005
http://geoconfluences.ens-lyon.fr/informations-scientifiques/dossiers-thematiques/fait-religieux-et-construction-de-l-espace/articles-scientifiques/le-pluralisme-religieux-dans-la-production-des-villes-ouest-africaines
http://geoconfluences.ens-lyon.fr/informations-scientifiques/dossiers-thematiques/fait-religieux-et-construction-de-l-espace/articles-scientifiques/le-pluralisme-religieux-dans-la-production-des-villes-ouest-africaines
https://www.idrakpost.com/fr/islam/le-kemitisme-au-mali-analyse-d-un-appel-au-retour-a-une-croyance-du-passe
https://www.idrakpost.com/fr/islam/le-kemitisme-au-mali-analyse-d-un-appel-au-retour-a-une-croyance-du-passe
https://imaf.cnrs.fr/spip.php?article5527
https://imaf.cnrs.fr/spip.php?article5527
https://imaf.cnrs.fr/spip.php?article5527

