
Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

233 
 

L’ART CONTEMPORAIN : ENTRE MORALISATION ET 

PERVERSION DE LA SOCIÉTÉ CHEZ ADORNO 

ALI SALIFOU Rabilou  

Université Abdou Moumouni/ Niger 

E-mail : alisalifour@gmail.com  

Résumé : Cet article est une réflexion sur l’art contemporain, plus 

précisément sur la moralisation et la perversion de la société dont il 

porte le cliché. En effet, l’art, dans son évolution socio-historique, n’a 

jamais cessé de faire corps avec les réalités sociétales. La sphère de l’art, 

activité sociale par excellence, tient compte des phénomènes qui 

sévissent au sein de la société et avec lesquels, elle est toujours en 

interaction. Cette caractérisation confère à l’art une réalité hybride de 

son existence inhérente à sa participation au déterminisme 

sociopolitique et économique. Ainsi, la recrudescence de la culture de 

masse constitue un facteur déterminant ayant impacté l’autonomie de 

l’art tout en débouchant ainsi sur la perversion de la société par le 

truchement des valeurs culturelles occidentales.  Ce travail s’appuie 

sur une approche conceptuelle et dialectique de l’art et s’interroge sur 

le caractère dualiste de l’art contemporain chez Adorno afin de voir, en 

dépit de son caractère pervers, sous quel angle prendra-t-il en charge 

la moralisation des individus ? 

Mots-clés : art contemporain ; culture de masse ; industrie culturelle ; 

moralisation ; perversion sociétale. 

Abstract: This article is a reflection on contemporary art, more 

precisely on the moralization and corruption of society that it captures. 

Indeed, the concept of art is a term that, in its socio-historical 

evolution, has never ceased to be intertwined with societal realities. 

All the more so, the sphere of art, a social activity par excellence, takes 

into account not only the phenomena that occur within society, but 

also the context of its emergence as well as the socio-political and 

economic development with which it is always in interaction. This 

characterization gives art a hybrid reality of its existence inherent in 

its participation in sociopolitical and economic determinism. Thus, the 

resurgence of mass culture constitutes a determining factor that 

impacts the autonomy of art while also leading to the perversion of 

society. However, this work, which relies on a conceptual and 

dialectical approach, questions the dualistic nature of contemporary 

mailto:alisalifour@gmail.com


ALI SALIFOU Rabilou – L’art contemporain : entre moralisation et ... 

_________________________________________________________________ 

 234 

art according to Adorno in order to see, despite its perverse character, 

from what angle it will address the moralization of individuals.  

Keywords: contemporary art; mass culture; moralization; cultural 

industry; societal corruption. 

Introduction 

La problématique de l’art contemporain, à quelque niveau 

qu’elle soit évoquée, suppose une réalité ambivalente de sa propre 

existence. Elle est une réalité ambivalente dans la mesure où, 

l’expression art contemporain, ou du moins le contexte de son 

apparition est la résultante du désenchantement sous-tendu par les 

enjeux artistiques et esthétiques issus de la modernité. L’évidence 

s’impose en effet, que le contexte historico-conceptuel qui caractérise 

cette question cruciale de l’art, pose une extrême acuité les rapports de 

l’art avec les autres pans de l’existence humaine. L’un dans l’autre, il 

s’agit de faire une esquisse des influences plus ou moins profondes qui 

affectent considérablement la sphère artistique ou, pour le dire plus 

simplement, l’assujettissement dont il est l’objet. Ainsi, M. A. L. Serki 

(2014, p. 69) souligne qu’« aussi antinomique que cela puisse paraître, 

l’hétéronomie de l’art se présente même comme constitutive de son 

autonomie », facteur déterminant, qui, nonobstant le contexte aliénant 

de la culture outrancière, lui permettant de forger les outils de 

résistance afin de se faire valoir dans la société. 

En effet, cette perversion de la société découle de cette 

imbrication de la technologie qui soutienne la production de biens 

culturels dans la société, facteur essentiel dans la manipulation des 

individus. S’inscrivant dans la droite ligne de J.-J. Rousseau et Éric 

Sommier qui ont théorisé sur le caractère pervers de l’art, Et comme 

le disent M. Horkheimer et T. W. Adorno (1974, p. 181), que « les 

standards de la production sont prétendument basés sur les besoins de 

consommateurs : ainsi s’expliquerait la facilité avec laquelle on les 

accepte. Et, en effet, le cercle de la manipulation et des besoins qui en 

résulte resserre de plus en plus les mailles du système ». En effet, faut-

il le rappeler, que ce contexte de l’art contemporain, et du rapport 

complexe qu’il entretenait avec les autres domaines de la pensée 

humaine, donne la mesure de cette discordance dont l’art 

contemporain est confronté, voire l’entendu de la menace avec qui, il 

s’opère dans le monde contemporain. 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

235 
 

Ainsi, nonobstant ce caractère hybride qui donne à voir en art 

une double réalité qui lui a fait perdre son prestige lui permettant de 

se faire valoir dans la dynamique d’une société émancipée, Adorno ne 

cède point au pessimisme. Etant donné que pour lui, bien qu’il ait été 

assujetti par la culture de masse jusqu’à concourir à la perversion de la 

société, l’art pourrait également déployer des outils de résistance 

propre à la moralisation des individus dans un monde combien 

perverti. 

Ce travail qui s’appuie sur une approche conceptuelle et 

dialectique, s’interroge sur la pertinence de cette réalité complexe de 

l’art contemporain en s’articulant sur trois axes essentiels : 1. 

L’authenticité de l’art face à la crise de légitimation ; 2. L’industrie 

culturelle et l’idée d’une perversion morale de la société ; 3. De la 

résistance de l’art à sa participation à la moralisation sociale. 

1. L’authenticité de l’art face à la crise de légitimation 

L’histoire de l’art contemporain fut jalonnée par des soubresauts 

relevant pour l’essentiel du contexte de la modernité ainsi que 

l’influence qu’il exerce dans tous les pans d’activité de la pensée 

humaine. En effet, ce passage de l’ordre ancien à un ordre nouveau, a 

entrainé la sphère de l’art dans une course sans précédent. Par la suite, 

loin de laisser la sphère de l’art intacte, ce passage, l’a par conséquent 

dévié des véritables assises permettant de concourir à la détermination 

des nobles desseins des individus, ne serait-ce que pour le 

développement. Ainsi, faudrait-il le rappeler, que dans sa forme 

authentique, la sphère artistique a servi de moyen inhérent au 

développement des individus. Cela se matérialise par la participation 

de l’art non seulement à la libération et l’émancipation de la société, 

mais également à sa moralisation. Tenant compte pour l’essentiel de 

cet état de fait, M. A. L. Serki (2013, p. 100) soutenait que « l’essence 

de l’art authentique réside dans l’expression de la souffrance dont il 

tire tout son sens ». Cette prise de position de ce philosophe nigérien 

à l’égard de l’art contemporain, justifie à suffisance le profond malais 

qui affecte significativement la sphère de l’art, en mettant en relief la 

vocation qui lui est jadis reconnue, consistant à exprimer la souffrance 

des peuples. Force est de reconnaitre que cette vocation, constate 

Serki, nous fait défaut aujourd’hui, à l’époque où on assiste à des 

artistes qui, plutôt que de s’engager dans la lutte pour la moralisation 



ALI SALIFOU Rabilou – L’art contemporain : entre moralisation et ... 

_________________________________________________________________ 

 236 

de la société, s’adonnaient au contraire dans une logique de la 

recherche du gain. Ils se servent plutôt que de servir la société. 

Déjà dans une perspective défendue par M. Jiménez (1997, p. 

14), cette crise de légitimation est intrinsèquement liée à l’essence de 

l’art lui-même. Pour ce faire, Jiménez nous donne une esquisse des 

caractéristiques qui traduisent indubitablement cette crise de 

légitimation dont l’art contemporain en est en proie. Le passage ci-

dessous illustre bien son point de vue : 

L’art contemporain traverse une crise de légitimation. Chacun peut le 
constater. Les artistes actuels sont accusés de céder au laisser-aller, de 
produire n’importe quoi, de privilégier leur réputation médiatique au 
détriment de la création. L’art moderne et sa conception chimérique 
d’un monde rendu meilleurs grâce à l’art sont fréquemment tenus pour 
responsables de cette déliquescence. En rompant avec la tradition et 
tout classicisme, le modernisme aurait accéléré la dissolution des 
certitudes et favorisé la disparition des valeurs liées à la beauté, à 
l’harmonie, à l’équilibre, à l’ordre.  

Par conséquent, l’analyse de l’auteur de Qu’est-ce que l’esthétique ? 

traduit à bien des égards cet état de fait relativement à la perversion 

des individus. Etant donné que, la rupture avec la tradition a conduit 

l’art à la dissolution des certitudes et favorise par ailleurs la disparition 

des valeurs liées à la beauté, à l’harmonie, à l’équilibre, à l’ordre. Ces 

valeurs, constituent dans cette optique ce qui sous-tendent la 

moralisation des individus. En revanche, la rupture traduit la crise de 

la valeur de l’art. 

Cet état de fait, remonte à l’époque antique. Depuis au moins 

Platon, l’art a connu une critique acerbe. On s’en souvient que Platon 

condamne certaines formes de création artistique qui ne sont pas de 

nature à parfaire l’âme, notamment les beaux-arts et la poésie. C’est 

dire que l’hostilité affichée par Platon sur certaines formes d’art est due 

au fait qu’ils ne peuvent pas concourir à l’éducation des enfants, à qui, 

revient la charge de conduire la destinée de la cité vers un lendemain 

meilleur.  Par conséquence, pour Platon, tout art qui ne concourt pas 

à la moralisation des individus dans la société est à bannir. En effet, 

afin de donner un caractère plus concret à cette analyse, J. Lacoste 

(2002, p. 50) souligne que « l’art n’a plus pour nous la haute destination 

qu’il avait autrefois. Il est devenu un objet de représentation et de 

réflexion. Il n’a plus cette immédiateté et cette plénitude vitale qu’il 

avait à l’époque de sa grandeur, chez les Grecs ». L’optique de cet 

auteur traduit indubitablement cette méfiance vis-à-vis de l’art 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

237 
 

contemporain, notamment celui qui ne pourrait pas concourir à la 

moralisation des individus. Ainsi, on comprend clairement que cette 

critique adoptée par Lacoste, traduit la crise que l’art a connue à 

l’époque contemporaine. 

Pour ce faire, cet auteur part du constat d’évidence, en mettant 

en relief cette vocation qu’assurait l’art à l’époque classique 

relativement à la moralisation des individus. Si l’art a perdu sa plus 

haute destination qu’il avait autrefois, ou bien comme aime à le dire 

Lacoste, l’immédiateté et cette plénitude vitale, ce qu’on assiste à la 

mort de l’art dont parle Hegel. Cette mort de l’art est comparable à 

cette crise dont l’art est victime à l’époque contemporaine où l’art n’a 

plus les mêmes caractéristiques qu’il revêtait dans le temps passé. 

Cependant, avec la laïcisation de l’art, on assiste aujourd’hui à 

une rupture avec les fonctions jadis assignées sur lesquelles repose tout 

espoir de moralisation des individus. Même si par ailleurs, il faut 

reconnaître que cette laïcisation a été d’une certaine mesure, un facteur 

déterminant conférant ainsi à l’art une impulsion lui permettant de se 

faire valoir dans la concrétude de la vie sociale à l’échelle individuelle 

et collective. Ce contexte de laïcisation a permis aux œuvres d’art de 

participer à l’ordre moralo-scientifique et communicationnel. 

L’analyse critique de l’auteur de Paradoxe de l’œuvre d’art (D. L. 

Fié, 2015, p. 79) traduit ce lien dialectique de l’autonomie et de 

l’hétéronomie dont l’art contemporain porte flambeau. Ainsi, dit-il, « si 

à l’origine, leurs œuvres étaient en contradiction avec la société établie, 

leur état présent ne fait que confirmer le statu quo ». Cet auteur met 

en exergue les socles authentiques d’un art autonome, fervent 

défenseur d’un monde régi par des valeurs spirituelles et morales, 

supérieures à l’univers des réalités matérielles changeantes, ou du 

moins de consommation, gage d’une perversion de la société établie. 

Cependant, faudrait-il le rappeler, qu’avec l’avènement de l’industrie 

de masse, l’art a quitté son piédestal en débouchant sur un autre relief 

ayant impacté son autonomie. En effet, cet impact de l’autonomie de 

l’art trouve toute sa légitimité dans le sillage de mouvement de siècle 

des Lumières, avec son lot des conséquences qui ne laisse aucun 

domaine d’activité de l’homme. 

C’est dire que cette fameuse crise de légitimation dont la sphère 

artistique s’est vue révélée, doit être comprise à la lumière de cette 

rationalisation de tous les pans d’activité de l’agir humain dont la 

modernité en est la pourvoyeuse. Ainsi, dans le domaine artistique en 

particulier, cette rationalisation a, à plus d’un titre, contribué à faire 



ALI SALIFOU Rabilou – L’art contemporain : entre moralisation et ... 

_________________________________________________________________ 

 238 

perdre à l’art son caractère authentique ; lequel confère à la sphère 

artistique toute sa légitimité d’être fervent défenseur des valeurs 

morales. En ce sens que, cette authenticité de l’art n’a de sens que 

lorsque l’artiste vise la moralisation de la société ou la conscientisation 

citoyenne. La réflexion philosophique développée par le philosophe 

nigérien dans son ouvrage intitulé Penser l’art contemporain, s’inscrit 

parfaitement dans cette logique. C’est en ce sens que M. A. L. Serki 

(2014, p. 97) disait que « l’art est justement un domaine de création 

d’images esthétiques par excellence, chose nécessaire à la jouissance 

esthétique, c’est-à-dire en dernier ressort, au plein épanouissement de 

l’être humain ». En revanche, lorsqu’il crée pour mettre sur le marché 

ou pour être apprécié, on est dans la dimension inauthentique. En effet, 

cette dimension inauthentique représente aux yeux de Benjamin le 

déclin de l’aura ou de la perte de valeur cardinale de l’art. Ainsi, ce sur 

quoi insiste Benjamin dans sa critique, ce qu’à l’époque contemporaine, 

l’art ne revêt plus les mêmes caractéristiques qui font de lui une source 

d’espérance, pour ainsi dire l’épanouissement et l’émancipation des 

individus. Cet art est par conséquent technologisé de la conception à la 

réception. Cet état de fait a été depuis longtemps pris en charge par les 

illustres contemporains, les uns plus connus que les autres. 

Dans cette perspective, l’idée de l’art face à la culture de masse, 

implique indubitablement la crise de l’art. Cette crise est peut-être 

attribuée au développement exponentiel des moyens technologiques et 

de leur usage dans tous les domaines d’activité de l’homme. Ces 

moyens technologiques qui sont la résultante de la promesse des 

Lumières, ont des répercussions drastiques sur la production 

artistique. En effet, du fait des moyens technologiques, on assiste à une 

rupture marquée par les véritables critères de la conception de l’art 

dans sa forme authentique. Rappelons que chez W. Benjamin (2000, 

p.73), « ce qui fait l’authenticité d’une chose est tout ce qu’elle contient 

de transmissible de par son origine, de sa durée matérielle à son 

pouvoir de témoignage historique ». Certes W. Benjamin (2000, p. 76-

77) reconnait également que « les plus anciennes œuvres d’art 

naquirent au service d’un rituel, magique d’abord, puis religieux », 

mais il n’en demeure pas moins, qu’avec l’exploitation technologique, 

l’art se trouve dans un nouveau rapport qui est celui de l’affairement 

autour de l’œuvre. C’est cet état de fait que W. Benjamin (2000, p. 84), 

qualifie de la liquidation de la valeur traditionnelle de l’héritage 

culturel ou sa sortie de son halo. Et, « une fois que l’art avait été 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

239 
 

affranchi de ses bases culturelles par la reproductibilité technique, il 

perdait à jamais tout semblant d’autonomie ». 

En d’autres termes, grâce à cette technique de reproductibilité, 

on assiste à une discontinuité de la fonction religieuse que revêtaient, 

dans les étapes antérieures, les œuvres d’art. C’est dire que, le principe 

de recueillement sur lequel est fondée la réception de l’œuvre est 

tombé en désuétude, et sa prétendue emprise mystique s’est également 

estompée. Dans sa tradition classique, l’œuvre d’art se présentait 

comme une apparition unique, nimbée du mystère spirituel. Elle 

semblait alors répondre nécessairement à une fonction cultuelle. Par 

voie de conséquence, son insertion dans le domaine culturel a été un 

facteur déterminant ayant conduit à la perversion de nos sociétés 

contemporaines. 

2. L’industrie culturelle et l’idée d’une perversion morale de la 

société 

Le développement de la rationalité et des dérives de la société 

industrielle technocratique constitue à n’en point douter un facteur 

déterminant ayant contribué à la perversion de la société établie. Cela 

est d’autant plus vrai, dans la mesure où, à l’époque contemporaine, on 

assiste à un univers des techniques de l’information et de la 

communication, du numérique, qui a atteint un point inédit, au point 

où les nouvelles techniques de production et de reproduction sont 

partie intégrante de la création artistique, bouleversant ainsi des 

identités culturelles des cadres d’interprétation et de repères pour 

paraphraser Domique Wolton. Cette culture outrancière et les dérives 

qui en résultent, sont la résultante de promesse de la modernité qui, de 

par son essence (une instance salvatrice), se donne comme l’idéal de 

créer les conditions de possibilité de sortir l’homme non seulement de 

l’existence tutélaire, mais également de l’emprise de forces aliénantes 

et dominatrices. Un but manqué selon les analyses des philosophes de 

l’Ecole de Francfort dans la mesure où, il s’est avéré que la modernité 

s’est vue être complice de sa propre destruction d’autant plus qu’elle 

n’avait pas pu se hisser pour pouvoir être à la hauteur de but qu’elle 

s’est fixé, propre au bonheur des individus.  Ainsi, constate une fois de 

plus D. L. Fié (2015, p. 12) : « avec cette modernité, les valeurs de 

liberté, d’émancipation, de bonheur prônées par le siècle des Lumières 

se sont fondues pour devenir que de simples mots ». On peut dès lors 

noter que la modernité, sensée éclairer le chemin de l’action, s’est vu 



ALI SALIFOU Rabilou – L’art contemporain : entre moralisation et ... 

_________________________________________________________________ 

 240 

désormais aliénée par le développement exponentiel de la 

technoscience, devenue elle-même au service du capitalisme 

triomphant et de la barbarie, facteurs essentiels d’une perversion de la 

société. 

C’est pourquoi, tenant compte pour l’essentiel de ses effets 

pervers, certains théoriciens de l’Ecole de Francfort ont eu à récuser la 

promesse de la modernité en dénonçant les dérives qui en résultent. 

Ces illustres contemporains, à l’image de Max Horkheimer et Theodor 

W. Adorno ont pris en charge cet état de fait dans la Dialectique de la 

raison. En effet, ces deux auteurs procèdent d’abord d’un constat 

d’évidence, un examen critique de la culture occidentale et du 

phénomène issu de la raison, et de tout ce qu’elle a engendré comme 

instrumentalisation par l’entremise de l’étude de la culture de masse. 

Cette culture a entrainé également des profondes mutations. Ainsi, 

nous révèle J.-J. Gleizal (1994, p. 32-33) : 

À l’origine de toutes ces mutations se trouvent bien évidemment les 
grandes transformations technologiques de la seconde moitié du xx 
siècle. L’éclatement de la pensée rationnelle suit la découverte de la 
complicité du monde, de son irréductibilité à un principe unique qui va 
pourtant de pair avec la nécessité d’une croyance en un fondateur. Or 
l’art n’échappe pas à ce mouvement  

Par conséquent, cela a conduit l’art dans une logique étrangère, 

totalement en inadéquation avec sa véritable mission. Si l’art 

authentique incarnait des valeurs sur lesquelles reposait valablement 

tout espoir d’individualité, du bonheur, de résistance, etc., celles-ci, du 

fait qu’elles se sont retrouvées sous l’emprise de la rationalité 

instrumentale vont connaitre un tournant décisif en adoptant une 

nouvelle réalité totalement absurde qu’est le conformisme, l’aliénation 

et la standardisation. C’est pourquoi M. Horkheimer et T. W. Adorno 

(1974, p. 19) constatent que « si la culture respectable fut jusqu’au 

XIXème siècle un privilège payé par une souffrance accrue de ceux qui 

en étaient exclus, l’usine aux conditions d’hygiène parfaites du XIXème 

siècle a été payée par la fusion de tous les éléments culturels dans un 

gigantesque creuset ». À en croire la perspective de ces auteurs, la 

culture authentique et les valeurs dont elle est porteuse se trouvent 

aujourd’hui à la croisée des nouvelles valeurs. Ce regroupement de 

toutes ces valeurs n’est pas sans conséquence dans la mesure où, si, 

sous l’emprise de la rationalité instrumentale, les valeurs 

authentiquement reconnues à l’art, tendraient vers le conformisme, la 

standardisation et l’aliénation, c’est sans doute la résultante de 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

241 
 

l’influence de la culture de masse. Les valeurs que celle-ci véhiculait 

s’inscrivent aux antipodes de la véritable mission jadis assignée à l’art, 

tel qu’il est perçu dans sa forme authentique. 

Pour ce faire, Adorno et Horkheimer développent le concept 

d’industrie culturelle, pour désigner ce mécanisme central du 

capitalisme contemporain par lequel les médias de masse, sous l’égide 

de divertissement et de l’information, transmettent l’idéologie 

dominante et assurent une conformité sociale, dominant ainsi 

l’individu. Ainsi, M. Horkheimer et T. W. Adorno (1974, p. 181) 

constatent également que « le terrain sur lequel la technique acquiert 

son pouvoir de ceux qui la dominent économiquement. De nos jours, 

la rationalité technique est la rationalité de la domination même. Elle 

est le caractère coercitif de la société aliénée ». Si la rationalité 

technique est une rationalité de la domination, c’est parce que pour ces 

auteurs, les innovations technologiques servent d’instruments dans la 

sphère culturelle afin de contrôler la pensée et l’expérience des 

citoyens, produisant des consommateurs dociles et soumis, plutôt que 

des individus autonomes, qui adhèrent, insidieusement endoctrinés au 

système de la société capitaliste. En effet, on comprend pourquoi, 

ajoutent M. Horkheimer et T. W. Adorno (1974, p. 181), que « les 

standards de la production sont prétendument basés sur les besoins de 

consommateurs : ainsi s’expliquerait la facilité avec laquelle on les 

accepte. Et, en effet, le cercle de la manipulation et des besoins qui en 

résulte resserre de plus en plus les mailles du système ». Cette 

perspective met en évidence le mécanisme par lequel les valeurs issues 

de la production industrielle sont transmises, acceptées et enfin 

consommées de façon béate par les citoyens. Ce faisant, constatent 

toujours ces mêmes auteurs, que la tromperie à laquelle s’est livrée 

expressément l’industrie culturelle est loin d’être limitée aux 

amusements. Elle renferme également d’autres pans de nature à 

pervertir les individus en particulier et la société de façon générale. 

Cette thèse développée par ces auteurs, s’approche celle d’Eric 

Sommier dans son fameux Essai sur la mode dans les sociétés modernes. 

Cet auteur, faut-il le rappeler, met en relief à travers son essai en 

question, la méconnaissance et l’ambiguïté dont certains aspects 

fondamentaux de la mode sont l’objet mais également la 

métamorphose qu’elle a connue dans les sociétés contemporaines. Sans 

oublier dans la même lancée, les nouvelles dimensions que revêtent la 

mode et la place inédite qu’elle prétendait occuper au sein des sociétés 

modernes. Pour ce faire, Eric Sommier procède d’abord à l’analyse des 



ALI SALIFOU Rabilou – L’art contemporain : entre moralisation et ... 

_________________________________________________________________ 

 242 

phénomènes de la mode et ses mutations en lien avec les industries 

traditionnelles. Ses frontières s’étendent largement est renferment des 

multiples aspects. C’est du reste pourquoi, il serait difficile de la définir 

sous un seul angle. Dans son acception la plus courante, déclare É. 

Sommier (2007, p. 9) : 

La mode est aujourd’hui associée au prêt-à-porter. Sa périphérie s’étend au 
champ des accessoires, parmi lesquels bijoux, sacs, lunettes ou chaussures 
occupent une place importante. Mais son cœur parait indissociable de l’univers 
textile. Dans ce cadre plus étroit que par le passé, l’idée de mode renvoie 
spontanément à celle d’un changement rapide, parfois proche de l’inconstance.  

Ainsi, en s’inscrivant dans le sillage des auteurs de l’Ecole de 

Francfort, notamment Horkheimer et Adorno, Éric Sommier souligne 

à son niveau la façon dont la mode véhicule des valeurs issues des 

productions culturelles en lien avec la technologie. Ses valeurs dont 

elle est porteuse, renferment des aspects qui sont de nature à 

endoctriner la conscience des citoyens dans la mesure où, tel qu’il se 

déploie dans les sociétés modernes, le phénomène de la mode suscite 

l’idée du changement et emporte l’adhésion collective des citoyens en 

vue de s’y conformer à la nouveauté. C’est dans ce sens que Sommier 

(2007, p. 32) disait « la mode cultive une forme de beauté spécifique 

inscrite dans le reflet des désirs des hommes, de leur conscience du 

monde et des règles de leur vivre ensemble ». Dans cette optique, 

Sommier montre à quel point la mode, à travers les produits qui la 

sous-tendent, fait la promotion des valeurs occidentales d’industrie 

culturelle qu’elle cherche à propager, dont entre autres l’idée de 

domination et de conformisme. En outre, si l’art issu de la l’avènement 

de la culture de masse véhicule l’idéologie, c’est parce que selon les 

analyses de J.-J. Gleizal (1994, p. 107), « non seulement l’art est 

façonné par l’idéologie, mais encore en produit-il ». Evidemment, aux 

yeux de Gleizal, la production incarne intrinsèquement l’idéologie. 

Mais il n’a pas perdu de vue sur le fait que cette idée de l’idéologie de 

l’art peut susciter du débat extrêmement complexe parce qu’il faut, 

effectivement selon lui distinguer l’idéologie qui façonne l’art, et l’art 

qui produit de l’idéologie. 

Mais, l’un dans l’autre constate également J.-J. Gleizal (1994, p. 

108) que les deux phénomènes sont, à certains égards indissociables, 

car « l’idéologie est omniprésente et fonctionne toujours en amont et 

en aval de toute activité sociale ». On comprend fort aisément, que 

dans la perspective de Gleizal, la question de l’idéologie et de la 

production artistique va de pair. Bien évidemment, on pourrait 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

243 
 

s’accorder à cette thèse dans la mesure où, en substance, toutes les 

productions tiennent compte des conditions socio-culturelles non 

seulement lors de son exécution mais également lors de leurs 

manifestations dans l’espace et dans le temps. 

Certes, relier la question de la mode avec l’art et de tout ce qu’il 

a connu suite à l’avènement de la culture de masse pourrait susciter de 

brouillard d’incompréhension chez le commun des peuples.  Pourtant, 

le triptyque : mode, culture et art sont intimement liés dans la mesure 

où É. Sommier (2007, p. 21) nous fait remarquer encore que « la mode 

s’est toujours affirmée comme l’une des manifestations pratiques de la 

culture des collectifs humaines. Elle constitue en effet avec l’art, l’une 

de ses traductions les plus directes ». Pour dire autrement que la mode, 

telle qu’elle est perçue dans la perspective d’Eric Sommier, entretient 

une relation plus ou moins étroite. En effet, cette corrélation 

entretenue entre les concepts de la mode, la culture et l’art se justifie 

par le fait que la mode se reconnait à travers la culture et sa 

manifestation dans le temps et dans l’espace. Et que l’art, est un 

élément important de la culture. Si la mode est représentée par l’art, 

c’est sans doute parce qu’elle est omniprésente dans les aspects les plus 

pratiques de la vie et les objets qui nous entourent et sur lesquels elle 

dépose également sa marque. Et cela se voie à travers nos attitudes en 

générale : notre façon d’être, d’agir, de penser. C’est du reste, ce qui 

fait dire à É. Sommier (2007, p. 31) que « si une forme d’art peut être 

à la mode, la mode elle-même figure au rang des arts mineurs ». Cet 

état de fait, a été depuis J.-J. Rousseau (1971, p. 40) dénoncé d’autant 

plus que cet auteur condamne les arts du fait qu’ils détruisent la 

communauté des hommes. Cela se justifie par le fait qu’ils ont conduit 

à épurer les mœurs. Le passage ci-dessous est illustratif : 

Avant que l’art eu façonné nos manières et appris à nos passions à 

parler un langage apprêté, nos mœurs étaient rustiques, mais 

naturelles ; et la différence des procédés annonçait au premier coup 

d’œil, celle des caractères. [...]. Aujourd’hui que des recherches plus 

subtiles et un goût plus fin ont réduit l’art de plaire en principes, il 

règne dans nos mœurs une vile et trompeuse uniformité, et tous les 

esprits semblent avoir été dans un même […]. On n’ose plus paraitre 

ce qu’on est. 

Pour l’essentiel, cette thèse développée par Rousseau, trouve 

toute sa pertinence dans le changement survenu dans les relations 

sociétales caractérisées par l’esprit de classe et d’inégalité, résultant de 



ALI SALIFOU Rabilou – L’art contemporain : entre moralisation et ... 

_________________________________________________________________ 

 244 

l’avènement ou du moins du développement des arts. Ces arts, constate 

Rousseau sont à la base de la dépravation des mœurs. Pour justifier 

une telle dépravation, l’auteur procède par une certaine comparaison 

sur les attitudes qu’ont les hommes avant que l’art puisse s’introduire 

dans les manières de vivre, les mœurs étaient rustiques. Aussitôt qu’il 

est introduit, c’est la dépravation totale des mœurs. 

En outre, constate également Sommier (2007, p. 30) que 

« l’œuvre d’art éblouit et fascine le spectateur. Elle suscite en lui le 

même état de passion et de désir suspendu que celui qui a porté l’artiste 

à engendrer son œuvre ». À ce niveau, la quintessence de cette thèse 

développée par cet auteur se trouve dans l’adhésion suscitée par 

l’œuvre d’art vis-à-vis de consommateurs parce qu’autant l’artiste qui 

l’a vu naitre, le spectateur est aussi emporté par le désir de consommer. 

Cependant, il faut noter qu’il a contribué de façon significative à la 

perversion de la société par le truchement de l’industrie culturelle, la 

sphère artistique est pour Adorno, un domaine de l’espérance par 

excellence, dans la mesure où, l’art est à la fois une activité subversive 

et une réalité utopique, qui ne se laisse pas totalement altérer par 

aucune force, aucune idéologie non plus. Et, c’est cette force 

révolutionnaire qui confère à l’art un pouvoir inouïe de résistance afin 

de participer favorablement à la moralisation de la société. 

3. De la résistance de l’art à sa participation à la moralisation 

sociale 

Certes, la sphère artistique s’est vue assujettie par des nombreux 

facteurs, ou du moins des pesanteurs sociales présentes tant 

industriels, politiques et économique ; les quels facteurs n’ont eu de 

cesse de la tirailler vers le bas au point qu’elle ne succombe dans la 

poubelle. Mais, il faut reconnaître avec l’auteur de la Dialectique 

négative, nous révèle M. Thibodeau (2008, p. 17) que certes, 

« l’expérience de l’art moderne est l’expérience d’une perte, perte qui 

est celle de son exclusion des domaines de la vérité cognitive et 

pratique. Elle est le langage que parle l’art, celui de la particularité 

sensible, a été exclu de la vérité ». À cet égard, M. Jimenez (1973, p. 

39) nous révèle que « la figure de l’utopie, dont Adorno affirme la 

possibilité de réalisation, devient le signe du vrai en opposition avec la 

fausseté de la totalité », dans la mesure où, rajoute encore M. Jimenez 

(1973, p. 50), « l’art est donc la "protestation radicale" contre toute 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

245 
 

domination, protestation qui s’inscrit dans sa forme et non dans son 

contenu ». 

En tant que réalité ambivalente, l’art contemporain pourrait 

déployer les outils nécessaires de résistance propre à la moralisation 

des individus. Cela n’est nullement étonnant, étant donné qu’il est un 

véritable laboratoire dont le poids de ses multiples dimensions pourrait 

à bien des égards créer les conditions de possibilité permettant aux 

sociétés modernes et contemporaines de cultiver la culture de 

l’humanisme. Cela est le propre de l’art contemporain dans la mesure 

où, il est pour le philosophe nigérien M. A. L. Serki (2014, p. 73) « doté 

d’un pouvoir tonifiant et est capable d’éclairer le chemin de l’action. » 

À travers cette posture, Serki prétend mettre en relief, malgré 

l’assujettissement dont il est l’objet, la possibilité qu’a l’art de faire de 

merveilles jusqu’à concourir dans l’atteinte des nobles objectifs au sein 

de la cité. Cela est d’autant plus évident, constate également le 

philosophe nigérien, dans la mesure où, étant un puissant instrument 

de communication, l’art peut servir à la transmission de messages 

allant dans le sens de l’instauration d’une culture propice à la paix, 

condition sine qua non de tout véritable développement. Par 

conséquent, vu sous cet angle, relevant de sa forte dimension 

communicationnelle, cette sphère de l’art pourrait sans doute 

concourir à assurer une formation propre au développement d’un Etat 

de façon générale ou plus spécifiquement d’un pays, ne serait-ce que 

citoyenne. Cette formation à la citoyenneté est ce qu’on appelle 

aujourd’hui intégration sociopolitique. 

On peut ainsi dire que fort de sa fonction critique, l’art est 

susceptible de créer les conditions de possibilité de la sortie de crise 

malgré qu’il soit assujetti à l’implacable logique culturelle, dans la 

mesure où, constatent E. Renault et Y. Sintomer (2003, p. 270), il est 

doté d’une « puissance indisciplinaire et protestataire, lui permettent 

de s’opposer à la brutalité de la société administrée ». Cela traduit, en 

quelque sorte le pouvoir qu’à l’art de résister à toute influence phare 

de la culture de masse. Cette puissance indisciplinaire et protestataire, 

est comparable au caractère subversif de l’art et sa réalité utopique 

permettant de rendre beaucoup plus effective la moralisation de la 

société, en dépit de la technologie grandissante qui lui fait perdre son 

autonomie chèrement acquise. 

Bref, par le truchement de sa communication esthétique, « l’art, 

souligne J.-J. Gleizal (1994, p. 106), rétablit le dialogue et se trouve en 

mesure de transformer l’homme ». Et c’est pourquoi J.-J. Gleizal (1994, 



ALI SALIFOU Rabilou – L’art contemporain : entre moralisation et ... 

_________________________________________________________________ 

 246 

p. 41) ajoute que « l’artiste est un pédagogue et créateur. Il participe à 

des actions normatives ». Dans cette perspective, l’artiste doit prôner 

à travers sa création la meilleure façon de vivre dans un monde 

multiculturel inhérent à la mondialisation, sous-tendu par la culture 

industrielle porteuse des valeurs occidentales de natures à pervertir 

nos sociétés. 

En s’inscrivant dans la même logique, l’auteur de Communication 

ou différend, O. Garba (2019, p. 215), s’est aussi rendu compte de cet 

état de fait lorsqu’il disait que « l’œuvre esthétique ouvre 

l’individualité à l’universalité et la rend beaucoup plus réceptive au 

bien moral. Il peut dont résulter du beau une communicabilité que les 

méthodes déductives si chères à la science ne sauraient assurer ». Dans 

cette perspective, cet auteur met en relief la particularité qu’a la sphère 

de l’art d’amener le sujet issu de la secte terroriste et pris 

individuellement à se départir de son repli dans le but de s’ouvrir vers 

les autres, c’est-à-dire, l’œuvre esthétique comporte une exigence de 

réciprocité. En effet, il ne relève évidemment pas d’un fait de hasard, si 

l’œuvre esthétique ouvre l’individualité à l’universalité tout en se 

conformant à la morale. Cela est dû au simple fait qu’il relève de son 

pouvoir qui se déploie tout en affectant le psychisme humain en 

orientant l’individu vers un but propre à la moralisation de la société. 

De ce qui précède, sans tenir compte du fait qu’il convertit le sujet à 

avoir les sentiments meilleurs, l’art jalonne également à ce sujet la voie 

de la paix et la justice sociale pour l’unité et le développement d’un 

Etat. Sur ce, on peut sans doute lui accorder ses mérites dans la mesure 

où, si l’on sait que, tel qu’il a souligné, cette communicabilité résultant 

du beau, est le propre de la contemplation esthétique. C’est pourquoi, 

dans sa Théorie esthétique, T. W Adorno (1995, p. 26) révèle : 

De par sa rupture inévitable avec la théologie et l’ambition absolue d’une vérité 
rédemptrice, une sécularisation sans laquelle il n’aurait jamais pu s’épanouir, 
l’art se condamne à octroyer à l’individu et à l’ordre établi une consolation qui, 
privée de l’espérance en un monde autre, renforce le sortilège dont aurait voulu 
se libérer son autonomie. Mais le principe d’autonomisation ne peut être 
suspecté d’apporter une telle consolation. 

En clair, l’art est pour Adorno, une réalité certes ambivalente 

issue de son caractère bipolaire qui se situe entre d’une part la 

moralisation de la société qui se donne à lire lorsqu’on se réfère à son 

empire authentique. Et, de l’autre côté la perversion à laquelle la 

sphère de l’art avait significativement concouru après son détachement 

avec les valeurs religieuses et cultuelles. 



Nazari, Revue africaine de Philosophie et de Sciences sociales, numéro 021, décembre 2025 
_____________________________________________________________________ 

247 
 

Conclusion 

En somme, dans la perspective francfortoise, notamment 

adornienne, l’art contemporain, au regard des caractéristiques qui la 

définissent, laisse à croire qu’il est un art ambivalent dans la mesure 

où il est porteur d’une dualité qui se rapporte à la fois à la morale 

inhérente à sa réalité classique. Et d’autre part, les bouleversements 

postmodernes qui confèrent à l’art contemporain un caractère pervers 

dénaturant les individus et la société de façon générale. 

Cependant, pour les illustres penseurs contemporains, il faut le 

rappeler, il n’y a pas lieu de céder au désespoir d’autant plus la sphère 

artistique garde toujours son caractère ambivalent lui permettant de 

garder son statut créatif. Pour Adorno, l’art reste et demeure une 

réalité à part entière qui, plutôt que se laisser absorber par la réalité 

établie, affiche une aversion totale et continue de tous les phénomènes 

sociopolitiques et économiques. Cela vaudrait qu’il se déploie avec un 

élan contestataire ou un sursaut de nature à surpasser les pesanteurs 

sociales qui l’influencent au quotidien et cela avec toutes les possibilités 

de concourir résolument à la moralisation de la société. 

----------------------------------------------- 

Références bibliographiques 

HORKHEIMER Max et ADORNO Theodor Wiesengrund, 1974, La 

dialectique de la raison, traduit de l’allemand par Eliane Kaufholz, 

Paris, Gallimard. 

ADORNO Theodor Wiesengrund, 1978, Dialectique négative, traduit 

de l’allemand par Gérard Coffin, Joëlle Masson, Olivier Masson 

et alt., Paris, Payot. 

ADORNO Theodor Wiesengrund, 1995, Théorie esthétique, traduit de 

l’allemand par Marc Jimenez et Eliane Kaufholz, Paris, 

Klincksieck. 

BENJAMIN Walter, 2000, Œuvres III, traduit de l’allemand par 

Maurice de Gandillac, Rainer Rochlitz et Pierre Rusch, Paris, 

Gallimard. 

FIE Doh Ludovic, 2015, Le paradoxe de l’œuvre d’art, Paris, 

L’Harmattan. 

GLEIZAL Jean-Jacques, 1994, L’art et le politique. Essai sur la 

médiation, Paris, PUF. 

JIMENEZ Marc, 1997, Qu’est-ce que l’esthétique ?, Paris, Gallimard. 

LACOSTE Jean, 2002, La philosophie de l’art, Paris, PUF. 



ALI SALIFOU Rabilou – L’art contemporain : entre moralisation et ... 

_________________________________________________________________ 

 248 

OUMAROU Garba, 2019, Communication ou différend. Le grand débat 

Habermas-Lyotard, Paris, L’Harmattan. 

RENAULT Emmanuel, SINTOMER Yves, 2003, Où en est la théorie 

critique ?, Paris, La Découverte. 

ROUSSEAU Jean-Jacques, 1971, Discours sur les sciences et les arts. 

Discours sur l’origine de l’inégalité, Paris, Garnier-Flammarion. 

SERKI Mounkaïla Abdo Laouali, 2013, Rationalité esthétique et 

modernité en Afrique, Paris, L’Harmattan. 

SERKI Mounkaïla Abdo Laouali, 2014, Penser l’art contemporain. 

Contribution à l’esthétique philosophique, Paris, L’Harmattan. 

SOMMIER Éric, 2007, Essai sur la mode dans les sociétés modernes, Paris, 

L’Harmattan. 

THIBODEAU Martin, 2008, La théorie esthétique d’Adorno. Une 

introduction, Rennes, Presses Universitaires de Rennes. 


